#### ديرالمتدس أنبامقار

# سَبِّحُ الْبُهُ الْبُلِالْأُولِيَّ الْبُلِالْوَلِيَّ الْبُلِيلِيْ الْبِيلِيلِيْ الْبِيلِيلِيلِي الْفِيلِيلِيلِي للقريب، بطريس، الرسول

الأب متى المسكين

كتاب: شرح الرسالة الأولى للقديس بطرس الرسول

المؤلف: الأب متى المسكين

الطبعة الأولى: ٢٠٠٤

الطبعة الثانية : ٢٠٠٩

الطبعة الثالثة: ٢٠١٧

مطبعة دير القديس أنبا مقار - وادي النطرون.

صندوق بريد ۲۷۸۰ القاهرة.

الناشر: دار مجلة مرقس.ص ب ٣١ شبرا

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية: ٢٠٠٤/٩٠٩، ٢٠٠٤/١ رقم الإيداع الدولي: 3-203-240-15NB بميغ حقوق الطبع والنشب محفيظة المنا

يُطلب من: دار مجلة مرقس

to the second of the second of

القاهرة: ٢٨ شارع شبرا – تليفون ٢١٤ • ٢٥٧٧ الإسكندرية: ٨ شارع جرين – محرم بك ت: ٢٩٥٢٧٤٠ أو من: مكتبة الدير أو من خلال الموقع على الإنترنت:

www.stmacariusmonastery.org

#### نشرس

| 0   |       | مقدِّمة الرسالة           |
|-----|-------|---------------------------|
|     |       |                           |
| 11  |       | محتويات الرسالة           |
| 1 1 |       | الغرض من الرسالة          |
|     |       |                           |
| ١٦  |       | الرجاء عند القديس بطرس    |
| ۲۹  |       | لَمُنْ أُرسلت هذه الرسالة |
| ۳.  |       | مكان كتابة الرسالة        |
| ٣.  | ••••• | زمن كتابة الرسالة         |
| ۳۱  |       | قانونية الرسالة           |
| ٣٣  |       | شرح الرسالة               |
| 20  |       | الأصحاح الأول             |
|     |       |                           |
| ۰٧  |       | الأصحاح الثالث            |
| ٤٧  |       | الأصحاح الرابع            |
|     | ••••• |                           |
| 9 1 |       | 11.100                    |

١



### مقدّمة الرسالة

#### بطرس الرسول:

نعرف أن الاسم الأول للقديس بطرس الرسول هو سمعان Συμεών كما ورد بفم المسيح في (مت ۱۲: ۱۷)، (يو ۲۱: ۱۰ و ۱۹)، (أع ۱۰: ۱۶) وفي (۲بط ۱: ۱).

وهو مواطن من بيت صيدا على بحر الجليل (يو ١: ٤٤)، ولكنه عاد فسكن في كفرناحوم (لو ٤: ٣١ و٣٨)، وكان متزوجاً (١كو ٩: ٥)، وكانت حماته (أم زوجته) تسكن معه. وبحسب التقليد فزوجته كانت تُسمَّى كونكورديا، وفي موضع آخر تُسمَّى بربتوا. ويقول العلاَّمة كليمندس الإسكندري في (Stromata 7) إلها قد استُشهدت قبل القديس بطرس نفسه. وكان القديس بطرس مع أبيه يوناس (يونا) (مت ١٦: ١٧) واسمه مشتق من يوأنس وأيضاً يوحنا، وأيضاً معه أخيه أندراوس. وكانوا جميعاً يمتهنون مهنة الصيد في بحر الجليل.

وحين ابتدأ القديس يوحنا المعمدان يعمِّد، تعرَّف أندراوس على المسيح ثم دعا أحاه بطرس فانضمًا معاً إلى المسيح. وقد أعطاه المسيح اسماً حديداً وكان الاسم مملوءًا بالمواعيد إذ أعطاه اسم كيفاس أي صخرة التي تُترجم بطرس، ومن ذلك الوقت فصاعداً استمر مع أخيه أندراوس تلميذاً للمسيح. ومن بعد قصة صيد السمك الكثير تأثّر بطرس جدًّا أكثر من أي شيء في حياته، وسلم نفسه وحياته للمسيح بخضوع عجيب. والقصة يقصها القديس لوقا في إنجيله هكذا:

+ «فلخل إحدى السفينتين التي كانت لسمعان، وسأله أن يبعد قليلاً عن البرِّ. ثم جلس وصار يعلم الجموع من السفينة. ولما فرغ من الكلام قال لسمعان: ابعد إلى العمق وألقوا شباككم للصيد. فأجاب سمعان وقال له: يا معلم، قد تعبنا الليل كله ولم نأخذ شيئاً. ولكن على كلمتك ألقب الشبكة. ولما فعلوا ذلك أمسكوا سمكاً كثيراً جدًّا، فصارت شبكتهم تتخرَّق. فأشاروا إلى شركائهم الذين في السفينة الأخرى أن يأتوا ويساعدوهم. فأتوا وملأوا السفينتين حتى أخذتا في الغرق. فلماً رأى سمعان ذلك خرَّ عند ركبيَّ يسوع قائلاً: أخرج من سفيني يا ربُّ، لأي رجل خاطئ. إذ اعترته وجميع الذين معه دهشة على صيد السمك الذي أخذوه. وكذلك أيضاً يعقوب ويوحنا ابنا زبدي اللَّذان كانا شريكي سمعان. فقال يسوع لسمعان: لا تخف! من الآن تكون تصطاد الناس! ولما حاءوا بالسفينتين إلى البرِّ تركوا كلَّ شيء وتَبِعُوهُ.» (لو ٥: ٣ - ١١)

ولأهمية قصة دعوة بطرس وزملائه ذكرها أيضاً القديس متى في إنجيله:

+ «وإذ كان يسوع ماشياً عند بحر الجليل أبصر أخوين: سمّعان الذي يُقال له بطرس، وأندراوس أخاه يُلقيان شبكة في البحر، فإلهما كانا صيّادَين. فقال لهما: هلمَّ ورائي فأجعلكما صيّادَي الناس. فللوقت تركا الشباك وتبعاه. ثم احتاز من هناك فرأى أخوين آخرين: يعقوب بن زبدي ويوحنا أخاه، في السفينة مع زبدي أبيهما يصلحان شباكَهُمَا فدعاهما. فللوقت تركا السفينة وأباهُما وتبعاه.» (مت ٤: ١٨ - ٢٢)

وما جاء في إنجيل القديس متى «هلمَّ ورائي فأجعلكما صيَّادي الناس» يتفق تماماً مغ ما قيل متكرراً للقديس بطرس في إنجيل القديس لوقا.

وكان القديس بطرس من البدء ذا مكانة بين التلاميذ، فلم يكن فقط واحداً من الثلاثةَ الذين وقفوا موقف الأمانة مع المسيح يسوع، ولكنه امتاز بالاعتراف بالمسيح كأول شاهد: «أنت المسيح ابن الله الحيّ» كما جاء في (يو ٦: ٦٦ – ٦٩):

+ «مِنْ هذا الوقت رجع كثيرون من تلاميذه إلى الوراء ولم يعودوا يمشون معه. فقال يسوع للاثني عشر ألعلّكم أنتم أيضاً تريدون أن تمضوا؟ فأجابه سمعان بطرس: يا رب، إلى مَنْ نذهب؟ كلام الحياة الأبدية عندك، ونحن قد آمنا وعرفنا أنك أنتَ المسيح ابن الله الحي».

وعاد المسيح وأكد الاسم الذي سبق وأعطاه وأضاف الوعد «أنت بطرس وعلى هذه الصخرة أبني كنيستي». إذ كان يرد على اعتراف القديس بطرس بوعد إلهي: «وأنتم، مَنْ تقولون إني أنا؟ فأحساب سمعان بطرس وقال: أنت هو المسيح ابن الله الحي. فأجاب يسوع وقال له: طوبى لك يا سمعان بن يونا، إن لحماً ودماً لم يعلن لك، لكن أبي الذي في السموات. وأنا أقول لك أيضاً: أنت بطرس، وعلى هذه الصخرة أبني كنيستي، وأبواب الجحيم لن تقوى عليها. وأعطيك مفاتيح ملكوت السموات، فكل ما تربطه على الأرض يكون محلولاً في السموات. وكل ما تحله على الأرض يكون محلولاً في السموات. وكل ما تحله على الأرض يكون محلولاً في السموات.)

لذلك أعطاه باقي التلاميذ الأولوية في كل شيء، ولكن بانسجام مع كلمة المسيح ومبنية عليهـــا. وقد تأكّدت في (يو ۲۱: ۱۰ – ۱۹):

+ «فبعدما تغدَّوا قال يسوع لسمعان بطرس: يا سمعان بن يونا، أتحبني أكثر من هؤلاء؟ قال: نعم يا ربُّ أنت تعلم أين أحبُّكَ. قال له: ارغ خرافي. قال له أيضاً ثانيةً: يا سمعان بن يونا، أتحبُّني؟ قال له: نعم يا ربُّ، أنتَ تعلم أين أحبُّكَ. قال له: ارغ غنمي. قال له ثالثةً: يا سمعان بسن يونسا، أخبُّني؟ فقال له: يا ربُّ، أنت تعلم كل شهيء. أنست أخبُّني؟ فقال له: يا ربُّ، أنت تعلم كل شهيء. أنست

تعرفُ أَنِي أَحَبُّكَ. قال له يسوع: ارغَ غنمي. الحقَّ الحقَّ اقول لكَ: لمَّا كنت أكثر حداثة كنت تمنطق ذاتك وتمشي حيث تشاء. ولكن متى شختَ فإنك تمدُّ يديك وآخر يُمنطقُكَ، ويحملُكَ حيث لا تشاءُ. قال هذا مشيراً إلى أية ميتة كان مُزمعاً أن يُمحِّدُ الله بما. ولما قال هذا قال له: اتبعنيٰ».

هذا حدث بعد قيامة المسيح وكأنها كانت التوصية الأخيرة. وهذا الاختيار وهذه الدعوة من الرب لبطرس صارت ثابتة ومكينة بصورة مدهشة بالفعل والحركة، وصنعت من بطرس شخصية فريسدة وخاصة بعد أن حلَّ الروح القدس عليه يوم الخمسين.

ولكن ثباته وصلابة أخلاقه خانته أكثر من مرَّة بسبب التفاخر والذاتية التي كانت متمكِّنة فيه مسع شجاعة وحماس غير متعقِّل. ومع أنه قد دُعي بالصخرة ولكن كان يعوزه الصبر والثبات، فاندفع كــــل الطريق كالعاصفة تحيطه المخاطر. وكان سريع الحركة والتنفيذ أكثر من الصبر والتحمُّل، كما ظهر لمَّا طلب من المسيح أن يجعله يسير على الماء فابتدأ يغرق بسبب الخوف والشك فعيَّره المسيح: «يا قليـــل الإيمان لماذا شككت؟» (مت ١٤: ٢٨ - ٣١). وفي موقف آخر ابتدأ يوبِّخ معلِّمه (مت ١٦: ٢٢). كما كان منتقداً في تسرُّعه في السؤال عن عدد المرات لغفران خطايا الآخرين (مت ١٨: ٢١). وأيضاً سؤاله عن ماذا سيكون لهم لأنهم تركوا كل شيء وتبعوه (مت ١٩: ٢٧). ولكن اختلَّــت صـــورة الصخرة وأدخل نفسه والآخرين معه أثناء دخول المسيح الآلام لمَّا ادَّعي الثقة بالنفس أنـــه مســـتعد أن يموت مع المسيح، وأنه يستحيل أن يتخلَّى عن المسيح أبدأ حتى وإلى السجن والموت، وبدأت شجاعته تمتز من لحظة عدم استطاعته أن يسهر مع المسيح ولا ساعة وأحدة في صلاته في حثسيماني مسع أنسه ترجَّاهم ثلاث مرَّات أن يسهروا ويصلُّوا، وحذَّرهم من تجربة النوم في هذه الساعة ولكنهم ناموا بقيادة بطرس. وأيضاً لحظة اقتراب الحشود حين أراد أن يدافع بسيفه عن المسيح فورَّط نفسه و لم يستطع أن يمسك السيف كمحارب، ولما تابع المسيرة خلف المسيح إلى بيت رئيس الكهنة ودخل ليقف مع الخدَّام لم يستطع أن يشهد للمسيح ولا أن يعترف به، بل طغى عليه الخوف والجبن وأخذ يلعن ويسب أنه لا يعرف هذا الرجل (المسيح) أمام الخادمات! ولمَّا شعر بعظم الجريمة خرج وبكي بكاءً مرًّا. وقد كشف الكتاب ضعفات بطرس لكي يضع أمام أعيننا الطبيعة البشرية وخذلانها لأقوى رجل، في مقابل الطبيعة الجديدة التي لبسها بطرس يوم الخمسين عندما تجدُّدت خلقته. ولكن بالرغم من ظهور بطــرس قبـــل التحديد بهذا المستوى المتدنّي من الأخلاق والسلوك، ظهر له المسيح بعد القيامة قبل كل التلاميذ.

وعاد بطرس وأكَّد ثلاث مرَّات حبِّه للمسيح أكثر من الباقين مضيفًا أن هذا يعلمه المسيح حيداً: «يا رب أنت تعلم كل شيء.» (يو ٢١: ١٧) وبعد صعود المسيح ظهر القديس بطرس على رأس الرسل، وبمشورته عاد التلاميذ إلى عدد الاثـــني عشر (باختيار متياس الرسول) كما كانوا (أع ١: ٢٦).

أما بعد حلول الروح القدس فقد ظهر القديس بطرس على حقيقته التي أعطاها له المسيح كصخرة، بعدها بَدَتْ الكنيسة مدينة له بنموها وامتدادها أكثر من الباقين.

وكانت عظته الأولى بعد يوم الخمسين سبباً في ارتفاع عدد المؤمنين بالمسيح في يوم واحد إلى ثلاثة آلاف نفس، وكانت هي العظة الأولى للكنيسة كلها. بعد ذلك بدأ يعمل مع القديس يوحنا ولكنه كان هو العنصر الظاهر (أع ٣: ١ - ١١ إلخ). وكان أول رسول يعمل معجزة باهرة شهدت للمسيح في أوساط الهيكل - وكان القديس بطرس يحكم للكنيسة، فحكم في قضية حنانيا وسفيرة وكان حكمه سماويًّا إذ نُفِّذ كما نطقه (أع ٥: ١ - ١٠).

ولًا مَثُلَ التلاميذ أمام محاكمة السنهدريم كان هو المتكلِّم باسم جميع الرسل وشهد للمسيح بجــرأة وقبات.

وأثناء اجتياز القديش بولس الرسول مرحلة التحوُّل الذي حرى له بدعوة إلهية، كان القديس بطرس يبشِّر في مدن فلسطين على شاطئ البحر الأبيض المتوسط. وفي مدينة لدَّة شفى إينياس (أع ٩: ٣٦ إلخ) وأقام طابيئا من الموت في يافا (أع ٩: ٣٦)، وعلى يديه كان أول ثمار عودة الوثنيين وذلك قبل أن يبدأ بولس الرسول ويتخصَّص للأُمم. ولكن أول مَنْ وعظ بالإنجيل للأُمم هو بطرس الرسول كما في حالة كرنيليوس (أع ١٠: ١ - ٤٨).

وأول مَنْ مارس المعمودية يوم الخمسين كان هو بطرس الرسول. وهكذا قبض على زمام التقـــدُّم على الرسل، وظهر كصحرة رمزاً للصحرة المسيح التي بُنيت عليها الكنيسة الأولى.

وفي أثناء الاضطهاد الذي أثاره أغريباس الأول طُرح القديس بطرس في السجن، ولكن الله نجَّاه بمعجــزة عُظمى إذ أرسل ملاكه وفكَّ قيوده وقاده خارج السجن. ولكنه بعد خروجه الإعجازي تــرك أورشــليم سرًّا، ولم نعرف في الحقيقة أين ذهب القديس بطرس، ولكن بعض المؤرِّخين يقولون إنه ذهــب إلى رومــا وبشَّر بالمسيح وأقام أول كنيسة، ولكن ليس هناك من دليل واحد على ذلك، والكل يعارض هذا التخمين.

وبالرغم من أن القديس بطرس هو الذي بشَّر أول أممي – كرنيليوس – وأهل بيته، لكنه لم يستطع أن يقف مع تيار دخول الأُمم للمسيحية أمام اليهود المتنصِّرين، وذلك بالرغم من أن القديس بطــرس

كان يفتخر ويؤكّد أنه المدعو لبشارة الأُمم: «أنتم تعلمون أنه منذ أيام قديمة اختار الله بيننا أنه بفمـــي يسمع الأُمم كلمة الإنجيل ويؤمنون» (أع ١٥: ٧). ويؤمِّن على كلام القـــديس بطــرس الرســـول، القديس يعقوب أخو الرب: «سمعان قد أخبر كيف افتقد الله أولاً الأُمم ليأخذ منهم شعباً على اسمه، وهذا توافقه أقوال الأنبياء ..» (أع ١٥: ١٤ و١٥)

وكادت الكنيسة أن تنشق بين القديس بولس مُبشِّر الأُمم والقديس بطرس المسئول عــن كنيســة الختان، ولكن القديس بطرس انحاز أخيراً للقديس بولس وأعلن رفضه إرغام الأُمــم أن يتــهوَّدوا أولاً ويخضعوا للناموس قبل أن يُقبلوا في المسيحية.

وهكذا وقف القديس بطرس معلناً أن المسيح قد وهب القديس بولس نعمة لكي يبشِّر بين الأمـــم. وهكذا تم الاتفاق أن يصحب القديس بولس برنابا ليخدم الأُمم، والقديس بطرس يصطحب القـــديس يوحنا والقديس يعقوب ليتخصَّصوا في خدمة اليهود (غل ٢: ٩).

أما تقدُّم القديس بطرس على الرسل فلم تتحقَّق على المدى، وبدأ يظهر بولس الرسول في المقدِّمـــة غل ٢: ٧ و٨).

ويلاحظ أن القديس بطرس بالرغم من حصوله على كل معاني ومبادئ بولس الرسول إلا أنه لم يكن مثله كفؤاً أن يبشّر بين الأمم، وظهر هذا في سلوكه في أنطاكية الذي وبخه عليه بولس الرسول حهاراً، ولم تكن تعوزه المعرفة والوسيلة لكي يعقد علاقات بين الأمم بحسب مبادئ الإنجيل تماماً، وخاصة علاقة الإنجيل بالناموس، وكانت له علاقات صحيحة مع مسيحيي الأمم ولكنه راءى اليهود المتنصّرين وخاف منهم وتظاهر بأنه يحترم عوائد الناموس (غل ٢: ١٢). وكان هذا السلوك ضاراً وخطراً جدًّا بالنسبة لمبادئ المسيحية المبتدئة. وقد تعامل بولس الرسول في كل رسائله ليصحّع هذه المفاهيم ولكن لم تصل الحال إلى القطيعة بل احتفظ كل رسول بالأفكار الصحيحة للإنجيل بالرغم من الظروف المحيطة.

والقديس بولس يحكي أن القديس بطرس استمر في خدمته وكرازته للأُمم: «ألعلنا ليس لنا سلطان أن نجول بأخت زوجة كباقي الرسل وإخوة الرب وصفا (بطرس).» (١كو ٩: ٥)

وواضح من رسائل بطرس الرسول إلى أقاليم أسيا الصغرى المذكورة في رسالته الأُولى أنه حال بين هذه الأقاليم وكوَّن علاقات وطيدة مع المسيحيين الذين تنصَّروا، سواء الذين من اليهود أو الأُمم. وقد تكلَّم بعض الآباء الأوائل كمؤرِّخين عن خدمة بطرس الرسول، ولكن كلها يعوزها البرهـــان كخدمته في روما أو أسيا الصغرى أو بابل.

وموضوع استشهاد بطرس الرسول دخل في منازعات كثيرة بين المؤرِّخين والآباء. ولكن مما حاء في إنجيل القديس يوحنا: «الحق الحق أقول لك، لما كنت أكثر حداثة كنت تمنطق ذاتك وتمشي حيث تشاء، ولكن متى شخت فإنك تمد يدك وآخر يمنطقك ويحملك حيث لا تشاء. قال هذا مشيراً إلى أية ميتة كان مزمعاً أن يمجِّد الله بها» (يو ٢١: ١٨ و ١٩)، تتضح فيه أن المسيح سبق وأعلن بالفعل عن أية ميتة سيموتها القديس بطرس، وقد ألمح القديس بطرس إلى هذا بوضوح في رسالته: «عالماً أن خلع مسكني قريب كما أعلن لي ربنا يسوع المسيح أيضاً.» (٢ بط ١: ١٤)

- . وكثير من الآباء ذكروا استشهاد ق. بطرس في روما مثل:
- + ديونيسيوس الذي من كورنثوس [يوسابيوس: تاريخ الكنيسة (٢: ٢٥)].
  - + إيرينيئوس [ضد الهراطقة (٣: ١)].
  - + ترتليان [ضد مارقيون (٤: ١٥)].
  - + أوريجانوس [يوسابيوس: تاريخ الكنيسة (٣: ١)].
- + الكاهن كايوس Cajus يشهد مبكِّراً حدًّا عن وجود قبرين للقديسين بطرس وبولس في روما.
- ولكن العالم ماير ينقد هذه الشهادات كلها لأنها غير معتمدة تاريخياً وتقوم على معارف غير مؤكَّدة.

أما القديس إغناطيوس فيذكر قبري بطرس وبولس في روما (رسالته إلى روما فصل ٤).

وليس ما يثبت باليقين أن القديس بطرس قد تواحد في روما مع القديس بولس. ولكن الكثير من الآباء يقولون إن كنيسة روما هي من عمل القديس بطرس والقديس بولس معاً وإنهما قد استشهدا هناك [يوسابيوس: تاريخ الكنيسة (٢: ٢٥)].

ويعتقد البعض أن قول القديس بولس عن أنه كان هناك في كورنثوس بعض المؤمنين يقولون أنا لبطرس والبعض الآخر يقول أنا لبولس: «فأنا أعني هذا أن كلَّ واحد منكم يقول أنا لبولس وأنا لأبولس وأنا للمسيح. هل انقسم المسيح، ألعلَّ بولس صُلب لأجلكهم أم باسهم بولس اعتمدتم» (١ كو ١: ١٢ و ١٣)، أنه يُفهم من هذا على وجه التخمين أن القديس بطرس قد ذهب إلى كورنثوس.

ويُفهم من التقليد القديم: [أن القديس بطرس في أواخر أيامه ذهب إلى روما، وأنه حسدم الإنجيل هناك وأنه استشهد تحت حكم نيرون] Wiesinger وأيضاً: Bleek، في كتابه مقدِّمة للعهد الجديد صفحة ٥٠٣ (الترجمة الإنجليزية، الجزء الثاني، ص ١٥٧ إلخ).

ويقرِّر العالِم ماير في شرحه لرسالة بطرس الرسول الأولى صفحة ١٧٢ أنه إذا كان بولس الرسول قد استشهد في سنة ٦٥ – ٦٧م. وكان بولس الرسول قد عُفى عنه في أول مرَّة وتخلُّص من الأسر الروماني في روما وذهب إلى أسبانيا.

#### محتويات الرسالة:

أولاً: يبدأ بالشكر لله من أجل الميراث السماوي الأبدي الذي صار للمسيحيين أن يشتركوا فيه، الذي ينبغي أن يكون مصدر فرحهم الدائم بالرغم أنه يلزمهم بحسب تدبير الله أن يتألموا قليلاً في هذا العالم بتحارب متنوعة ولكن لكي يجازوا بالمحد والكرامة، الأمر الذي شغل بال الأنبياء والقديسسين القدامي وكان أيضاً موضوع شهوة الملائكة حتى أن ينظروه.

ثانياً: تأتي النصائح ويمكن تقسيمها إلى ثلاث درحات:

#### الدرجة الأولى من النصائح [١: ١٣ – ٢: ١٠]:

#### الدرجة الثانية من النصائح: [٢: ١١ – ٤: ٦]:

جاءت تخص موقف المسيحيين في العالم (٢: ١١ و١٢):

- ( أ ) وتتعرَّض للعلاقات بين المسيحيين ورؤسائهم المدنيين (٢: ١٣ ١٧).
- (ب) العلاقات التي تربط المدنيين معاً للحياة اليومية: نصائح للعبيد (١٨ ٢٥) للطاعة لأسيادهم في صبر متشبّهين بآلام المسيح، ونصائح للنساء ليخضعن لأزواجهنَّ في سيرة طاهرة مثل نساء العهد القديم القديسات وخاصة سارة (٣: ١ ٢).
- (ج) نصائح للأزواج لمعاملة الزوجات، نصائح من أجل اضطهاد العالم للكنيسة بعد أن حثَّهم على الوحدة والمحبة ليستطيعوا أن يقفوا أمام العالم المضطهد لهم (٣: ٨) طائعين لمشيئة الله، متشبِّهين بالمسيح الذي من بعد الآلام دخل المحد (١٨ ٢٢).

وأخيراً يذكّر القديس بطرس بالدينونة الأخيرة التي سنجوزها أمام المسيح (٤: ١ - ٦).

#### الدرجة الثالثة من النصائح [٤: ٧ - ٥: ٩]:

وتختص بالحياة داخل الكنيسة والتذكرة باقتراب النهاية (٤: ٧).

وهو يحض على الصبر والمثابرة في الصلاة (٧)، المحبة الملتهبة نحو بعضهم السبعض (٨)، وحسسن الضيافة (٩)، واستخدام المواهب الروحية للخير (١٠ و١١)، والتشبُّه بالمسيح بأن يفرحوا في الضيقات (١٠-١٥)، ونصيحة للشيوخ أن يقودوا الكنيسة بالاستقامة وما ينتظرهم من جزاء (٥: ١ - ٤)، ثم يوصي الصغار بالخضوع للكبار (٥: ٥)، وأن يسهروا على أنفسهم تجاه مجاذبات العدو (٨ و٩).

وتنتهي الرسالة بالبركة والتمجيد لله (١٠ و١١).

#### الغرض من الرسالة:

كتبه القديس بطرس في الأصحاح الخامس من الرسالة:

+ «كتبت إليكم بكلمات قليلة واعظاً وشاهداً أن هذه هي نعمة الله الحقيقية التي فيها تقومون.» (١بط ٥: ١٢)

يُلاحَظ هنا أن القديس بطرس يضع الوعظ والشهادة معاً باتصال معاً.

أما العلَّة وراء إرسال هذه الرسالة الوعظية التي يشهد فيها للمسيح لهؤلاء المسيحيين المتغـرِّبين في آسيا الصغرى فهي ألهم واقعون تحت اضطهاد شديد من طرف الوثنيين، والخطورة تحيط بهم، لهذا نجده

يتمادى في الحث على الصبر وعلى السلوك المسيحي المستقيم حتى لا يجدوا سبباً في تعييرهم بالمسيحية، وأن يكون اضطهادهم بلا سبب. مؤكّداً أن التألُّم من الاضطهاد هو بحد ذاته نعمة من الله.

لذلك نجد القديس بطرس في هذه الرسالة لا يخوض في الأمور اللاهوتية والعقائدية ولكن يقتــصر على الوعظ والتشجيع والاحتمال والصبر.

لذلك يرى بعض الشُّرَّاح أن هذه رسالة للتعزية يهدِّئ بما القرَّاء ويطيِّب حاطرهم حاصة من أحل إظهار تعيير الوثنيين أنه تعيير ليس في محله. ويحضهم أن لا يخافوا بسبب تمديدات وتخويفات هـــؤلاء الوثنيين حتى لا يظهروا ألهم غير واثقين من إيمالهم وصحة سلوكهم وخلاصهم.

لذلك يضع نفسه كشاهد لصدق الإيمان والخلاص والميراث المُعَد، وهو حدير بأن يحتَّهم على الصبر والسلوك المسيحي كرسول. ويؤكِّد القديس بطرس قدرته على الوعظ بالإنجيل كرسول وشاهد. وفي نفس الوقت يثبِّت إيماهم السابق الذي استلموه غالباً من بولس الرسول أو من الذين بشَّروهم سابقاً، لذلك هم محسوبون ألهم شركاء في نعمة الله: «وهذه هي الشهادة أن الله أعطانا حياة أبدية وهذه الحياة هي في ابنه» (١ يو ٥: ١١). كل هذا لكي يثبِّتهم في المسيح ويجنِّبهم الخوف من التهديدات أو الشكوك بسبب تعيير هؤلاء الوئنيين. لذلك يعرض لهم نفسه كرسول ليثقوا بإيمالهم الذي سبق ونالوه.

#### أسلوب الرسالة:

الصفة المميِّزة لهذه الرسالة هي ظهور القديس بطرس بصورة فريدة لم تكن معروفة سابقاً. فمسيحية القديس بطرس هي موازية تماماً لمسيحية بولس الرسول ولا تختلف عن مسسيحية القديس يوحنا الرسول، سواء من جهة موضوع المسيحية أو الغرض منها. فمسيح القديس بطرس هو هو مسيح القديس بولس ومسيح القديس يوحنا. وفي نظر العالِم ماير فإن مسيحية القديس بطرس هي مسدخل صحيح لمسيحية القديس بولس والقديس يوحنا.

ويهتم القديس بطرس أن يؤكّد أن يسوع المسيح وسفك دمه لم يكن أمراً مستحدثاً زمنياً بل كان معروفاً سابقاً من قبل إنشاء العالم!! وأن المسيح قد حقّق مقاصد الله الأزلية من جهة البشرية:

- + «مقتضى علم الله الآب السابق في تقديس الروح للطاعة ورش دم يسوع المسيح.» (١: ٢)
- + «مبارك الله أبو ربنا يسوع المسيح الذي حسب رحمته الكثيرة ولدنا ثانية لرحاء حسي بقيامـــة يسوع المسيح من الأموات.» (١: ٣)
  - + «تزكية إيمانكم ... توجد للمدح والكرامة والمجد عند استعلان يسوع المسيح.» (١: ٧)

- + «الخلاص الذي فتَّش وبحث عنه أنبياء. الذين تنبَّأوا عن النعمة التي لأجلكم.» (١: ١٠)
- + «الأمور التي أُخبرتم بما أنتم الآن بواسطة الذين بشَّروكم في الروح القدس المُرسَل من السماء التي تشتهى الملائكة أن تطَّلع عليها.» (١: ١٢)
  - + «عالمين أنكم افتُديتم لا بأشياء تفني ...» (١١ ١٨)
  - + «بل بدم كريم كما من حمل بلا عيب ولا دنس: دم المسيح.» (١: ١٩)
  - + «معروفاً سابقاً قبل تأسيس العالم ولكن قد أظهر في الأزمنة الأخيرة من أحلكم.» (١: ٢٠)
    - + «الذي إذ تأتون إليه حجراً حيًّا مرفوضاً من الناس ولكن مختارٌ من الله كريم.» (٢: ٤)
- + «كونوا أنتم أيضاً مبنيين كحجارة حيَّة بيتاً روحيًّا كهنوتاً مقدَّساً لتقديم ذبائح روحية مقبولـــة عند الله بيسوع المسيح.» (٢: ٥)
  - + «حجر زاوية مختاراً كريماً والذي يؤمن به لن يُخْزَى.» (٢: ٦)
  - + «فالحجر الذي رفضه البنَّاؤون هو قد صار رأس الزاوية.» (٢: ٧) ـ
- + «وأما أنتم فحنس مختار، وكهنوت ملوكي، أمة مقدَّسة، شعب اقتناء لكي تخبروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب.» (٢: ٩)
- + «الذين قبلاً لم تكونوا شعباً وأما الآن فأنتم شعب الله. الذين كنتم غير مرحـــومين وأمـــا الآن فمرحومون.» (٢: ١٠)
- + «لأنكم لهذا دُعيتم، فإن المسيح أيضاً تألُّم لأجلنا تاركاً لنا مثالاً لكي تُتَّبعوا خطواته.» (٢: ٢١)
  - + «الذي لم يفعل خطية ولا وُجدَ في فمه مكر.» (٢: ٢٢)
- + «الذي إذ شُتم لم يكن يشتم عوضاً، وإذ تألَّم لم يكن يُهدِّد بل كان يُسلِّم لَنْ يقضي بعدل.» (٢٣:٢)
- + «الذي حمل هو نفسه خطايانا في جسده على الخشبة لكي نموت عن الخطايا فنحيا للبر. الـــذي بحَلدَته شُفيتم.» (٢: ٢٤)
  - + «لأنكم كنتم كخراف ضالة لكنكم رجعتم الآن إلى راعي نفوسكم وأسقفها.» (٢: ٢٥)
- + «فإن المسيح أيضاً تألَّم مرَّة واحدة من أجل خطايانا، البار من أجل الأثمة، لكي يقرِّبنــــا إلى الله، مُماتاً في الجسد ولكن مُحْيَّي في الروح.» (٣: ١٨)
  - + «الذي فيه أيضاً ذهب فكرَزَ للأرواح التي في السحن.» (٣: ١٩)
  - + «... إذ كان الفُلكُ يُبنَى، الذي فيه خَلَصَ قليلون، أي ثماني أنفسِ بالماء.» (٣: ٢٠)
    - + «الذي مثاله يخلُّصنا نحن الآن أي المعمودية ... بقيامة يسوع المسيح.» (٣: ٢١)

- + «الذي هو في يمين الله إذ قد مضى إلى السماء وملائكة وسلاطين وقوَّات مُخضَعَةٌ له.» (٣: ٢٢)
- + «فإنه لأجل هذا بُشِّر الموتى أيضاً لكي يُدانوا حسب الناس بالجسد ولكن ليحيــوا حســب الله بالروح.» (٤: ٦)
  - + «بل كما اشتركتم في آلام المسيح افرحوا لكي تفرحوا في استعلان مجده أيضاً مبتهجين.» (٤: ١٣)
    - + «إِن غُيِّرتم باسم المسيح فطوبي لكم لأن روح المجد والله يحل عليكم.» (٤: ١٤)
      - + «ومتى ظهر رئيس الرعاة تنالون إكليل المحد الذي لا يبلى.» (٥: ٤)
- + «وإله كل نعمة الذي دعانا إلى محده الأبدي في المسيح يسوع بعدما تألَّمتم يسيراً هو يكمِّلكَــم ويثبِّتكم ويقوِّيكم ويمكِّنكم.» (٥: ١٠)
  - + «واعظاً وشاهداً أن هذه هي نعمة الله الحقيقية التي فيها تقومون.» (٥: ١٢)

والقديس بطرس يكشف، عَرَضاً، أن الله هو أبو ربنا يسوع المسيح أي يكشف الآبُ والابن في الله.

كما يتكلَّم بطرس الرسول في هذه الرسالة كلها عن المسيح باعتباره «الرب»، وهو اللقب الـــذي كان في العهد القديم مخصَّصاً لله.

ومن رسالة القديس بطرس الأولى يتضح تعليم القديس بطرس من جهة الخلاص أن بموت المســيح وقيامته وإرسال روحه القدوس قد تمَّ الخلاص وسيكمل بمجيئه الثاني.

كما يؤكّد القديس بطرس أن الإيمان بالمسيح هو شرط الشركة في الحلاص الذي تمّ بواسطة المسيح (١: ٥ و٧ و ٨ و ٩ و ٢١؛ ٢: ٧؛ ٥: ٩):

- + «أنتم الذين بقوة الله محروسون بإيمان لخلاص مستعد أن يُعلن في الزمان الأخير».
- + «لكي تكون تزكية إيمانكم ... توجد للمدح والكرامة والمحد عند استعلان يسوع المسيح».
  - + «... وإن كنتم لا ترونة الآن لكن تؤمنون به فتبتهجون بفرحٍ لا يُنطق به ومجميد».
    - + «نائلين غاية إيمانكم خلاص النفوس».
- + «أنتم الذين به تؤمنون بالله الذي أقامه من الأموات وأعطاه مجداً حتى إن إيمانكم ورجاءكم هما في الله».
  - + «فلكم أنتم الذين تؤمنون الكرامة ...».

+ «فقاوموه راسحين في الإيمان عالمين أن نفس هذه الآلام تُنجرى على إخوتكم الذين في العالم».

#### الرجاء عند القديس بطرس:

ركَّز القديس بطرس في رسالته على الرجاء لأنه يكتب لقوم واقعين تحت الاضطهاد والآلام، وقد ألقى بنظرة الإيمان إلى المستقبل حيث يكمل خلاصنا. ولكن لا يوجد ما يفرِّق القديس بطرس رسول الرجاء عن القديس بولس كرسول الإيمان، ولكن بينما القديس بولس يرى الرجاء جزءًا من الإيمان، فحد القديس بطرس يرى الإيمان هو خطوة مبدئية لندخل به إلى الرجاء.

وفي الحقيقة فالأساس الذي وضعه بولس الرسول هو أن الإيمان هو واسطة نوال الفداء، وأن الفداء من عقوبة الموت هو العمل المباشر لموت المسيح وأيضاً له قوَّة مباشرة كخلاص من الخطيسة، فحياة الفداء من الخطية تقوم أساساً على موت المسيح.

كذلك القديس بطرس يُفهم من قوله: «ممقتضى علم الله السابق في تقديس الروح للطاعة ورش دم يسوع المسيح» (١ بط ١: ٢)، أن غفران الخطايا هو ناتج من واقع سفك دم المسيح.

وبينما يعتبر بولس الرسول أن الطاعة للمسيح هي ثمرة الإيمان، نجد بطرس الرسول في هذه الرسالة يرى الطاعة كعنصر أساسي في الإيمان ذاته. على أن اعتبار القديس بولس الطاعة أنها ثمرة الإيمان إنماً يقوم أساساً على أن الطاعة موجودة في الإيمان.

وتوصف رسالة القديس بطرس الأولى أنها ليست بهدف التعليم، إلا أن بطرس الرسول يبدو في الرسالة أنه في حالة قلق على المسيحيين في آسيا الصغرى المتغرّبين هناك تحت الاضطهاد. فهو ينصبح ويحث على الاحتمال والصبر والإيمان والثقة والرجاء. وليس في الرسالة أية محاورات مثل رسائل بولس الرسول، ولا تأملات مثل رسائل القديس يوحنا.

| الاقتباس من العهد القديم | من رسالة القديس بطرس الرسول الأولى |
|--------------------------|------------------------------------|
| أي ٢٣: ١٠                | ١ بط ١: ٧                          |
| مز ۲۲: ۲۰                | ۱ بط ۱: ۷                          |
| أم ۱۷: ۳                 | ١ بط ١: ٧                          |

| - | الاقتباس من العهد القديم | من رسالة القديس بطرس الرسول الأولى |
|---|--------------------------|------------------------------------|
|   | إش ۱۰:٤٨                 | ۱ بط ۱: ۷                          |
|   | زك ١٣: ٩                 | ۱ بط ۱: ۷                          |
| 4 | مل ۳: ۳                  | ۱ بط ۱: ۷                          |
|   | مز ۲۲                    | ١ بط ١: ١١                         |
|   | إش ٣٥                    | ١ بط ١: ١١                         |
|   | ٧١١: ٤٤ و ٥٥             | ١ بط ١: ١٦                         |
|   | Y : 7 : Y                | ١ بط ١: ١٦                         |
|   | ۱أي ۲:۱۹                 | ١ بط ١: ١٧                         |
| : | مز ۲۸: ٤                 | ١ بط ١: ١٧                         |
|   | مز ٦٢: ١٢                | ١ بط ١: ١٧                         |
|   | مز ۸۹: ۲۲                | ١٧:١ ابط                           |
|   | أم ٢٤: ١٢                | ١ بط ١: ١٧                         |
|   | إش ٥٩: ١٨                | ١ بط ١: ١٧                         |
|   | إش ۲۶: ۸                 | ١ بط ١: ١٧                         |
|   | إر ٣: ١٩                 | ١ بط ١: ١٧                         |
| £ | إر ۱۰:۱۷                 | ١ بط ١: ١٧                         |
|   | سی ۲۳: ٤                 | ١ بط ١: ١٧                         |
|   | حك ١٤: ٣                 | ١ بط ١: ١٧                         |
|   | دا ۲: ۲۲                 | ١ بط ١: ٢٣                         |
| × | مز ۳۶: ۸                 | ۱ بط ۲: ۳                          |
|   | مز ۲۲:۱۱۸                | ١ بط ٢: ٤                          |
|   | إش ۲۸: ۱٦                | ١ بط ٢: ٤                          |
| , | خر ۱۹: ۲                 | ١ بط ٢: ٥                          |
|   | إش ۲۱: ٦                 | ١ بط ٢: ٥                          |
|   | إش ۲۸: ۱٦ سبعينية        | ١ بط ٢: ٦                          |

| الاقتباس من العهد القديم | من رسالة القديس بطرس الرسول الأولى |
|--------------------------|------------------------------------|
| مز ۱۱۸: ۲۲               | ۱ بط ۲: ۷                          |
| إش ٨: ١٤                 | ۱ بط ۲: ۸                          |
| دا ٦: ٢٦                 | ۱ بط ۲: ۹                          |
| تث ٤: ٢٠                 | ۱ بط ۲: ۹                          |
| تث ۷: ۲                  | ١ بط ٢: ٩                          |
| تث ۱۰: ۱۰                | ١ بط ٢: ٩                          |
| تث ۲:۱٤                  | ١ بط ٢: ٩                          |
| إش ٩: ٢                  | ١ بط ٢: ٩                          |
| إش ٤٢: ١٢                | ١ بط ٢: ٩                          |
| إش ۲۱: ٦                 | ١ بط ٢: ٩                          |
| أ – إش ٤٣: ٢٠ سبعينية    | ١ بط ٢: ٩                          |
| ب - خر ۱۹: ۳ سبعینیة     | ۱ بط ۲: ۹                          |
| ج – إش ٤٣: ٢١ سبعينية    | ١ بط ٢: ٩                          |
| هو ۱: ۳ و ۹              | ابط ۲: ۱۰                          |
| هو ۲: ۱                  | ابط ۲: ۱۰                          |
| هو ۲: ۲۳                 | ١ بط ٢: ١٠                         |
| مز ۳۹: ۱۲                | ابط ۲: ۱۱                          |
| اِش ۱۰ : ۳               | ا بط ۲: ۱۲                         |
| أم ٢٤: ٢١                | ١ بط ٢: ١٧                         |
| إش ٥٣: ٧                 | ١ بط ٢: ٢٣                         |
| إش ٥٣: ٤                 | ١ بط ٢: ٢٤                         |
| إش ٥٣: ٥                 | ١ بط ٢: ٢٤                         |
| إش ۵۳: ۱۲                | ۱ بط ۲: ۲۶                         |
| إش ۵۳: ٦                 | ١ بط ٢: ٢٥                         |
| حز ۳٤: ٥ و٦              | ١ بط ٢: ٢٥                         |

| الاقتباس من العهد القديم | من رسالة القديس بطرس الرسول الأولى |
|--------------------------|------------------------------------|
| تك ۱۸: ۱۲                | ١ بط ٣: ٦                          |
| إش ۸: ۱۲                 | ١ بط ٣: ١٤                         |
| تك ٦:١                   | ١ بط ٣: ٢٠                         |
| تك ٢٤: ٧                 | ١ بط ٣: ٢٠                         |
| أم ١٠: ١٢                | ۱ بط ٤: ٨                          |
| مز ۸۹: ۵۰ و ۵۱           | ١ بط ٤: ١٤                         |
| إش ۲:۱۱                  | ١ بط ٤: ١٤                         |
| إر ۲۰: ۲۹                | ١ بط ٤: ١٧                         |
| حز ۹: ٦                  | ١ بط ٤: ١٧                         |
| أم ۱۱: ۳۱ سبعينية        | ١٨ :٤ ١٨                           |
| أم ٣: ٣٤ سبعينية         | ١ بط ٥: ٥                          |
| أم ۲۲: ۲۹                | ۱ بط ٥: ٢                          |
| مز ۵۸: ۲۲                | ١ بط ٥: ٧                          |

ويكاد القارئ أن يحس بأن القديس بطرس يعيش العهد القديم ويتحرَّك فيه بسهولة ويؤكد مبادئه بلغة العهد القديم. وعندما يتكلَّم عن العهد الجديد وعن موت المسيح كأساس الخلاص فهو يعيني في تأكيداته على العهد القديم ولغة العهد القديم ولكنه لا يتعرَّض أبداً للفرق بين العهد الجديد والعهد القديم. ولكن كل ما أتى عند القديس بولس هو متضمَّن في كل أفكار القديس بطرس الرسول دون الرجوع إليها. ولكن تمتاز الرسالة ككل بالروح المسيحية الخالصة كمُلْهَمة بالروح القدس، لا يبدو فيها أي إحساس بالانحصار اليهودي أو الناموسي.

ويصف القديس بطرس الكنيسة، أي المسيحيين، بألهم جنس مختار (١بــط ٢: ٩) دون الإشـــارة كبولس الرسول ألهم مجرَّد مطعَّمين على الزيتونة الأصلية (رو ١١: ١٧ و٢٤).

ويشدِّد القديس بطرس على أن المسيحيين يلزم أن يعيشوا حياة القداسة لا بمقتضى أي قانون ولكن بمقتضى حقيقة أن فداءهم قد تمَّ بسفك دم المسيح، وألهم وُلدُوا ثانية من زرع لا يفنى «بكلمــة الله»، التقديس لا يتم بالحرف بل بالروح. لذلك نعتبر أن لقب القديس بطرس أنه رسول الحتان ليس دقيقاً.

ويتحقَّق ذلك من رسالته بأنه لم يذكر الخنان قط ولم يكن له أي قيمة عند القديس بطرس كمسيحي أو من أجل المسيحيين.

وواضح أنه يؤكّد أن المسيحية أعطت التكميل الحقيقي للعهد القديم، وهو يتوازى مع القديس يوحنا في أنه شاهد عيان شاهد وسمع للمسيح. وعندما يتكلّم القديس بطرس عن آلام المسيح وأبحداده يتكلّم عن خبرة ومشاهدة وإحساس مباشر. وهو يعيد كلمات المسيح بذاتها كمحقّق وسامع وشداهد أمين كما جاءت في الأناجيل، وإليك هذا التوازي:

| الأناجيل                                              | الرسالة الأولى للقديس بطرس الرسول                                             |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| (مت ۲۵: ۳۶):                                          | :(٤:١)                                                                        |
| + «ثم يقول الملك للذين عن يمينه تعالوا يا مُباركي أبي | + «لميراث لا يفني ولا يتدنَّس ولا يضمحل محفوظ                                 |
| رثوا الملك المعد لكم منذ تأسيس العالم».               | في السموات لأجلكم».                                                           |
| (يو ۲۰: ۲۰):                                          |                                                                               |
| + «ولما قال هذا أراهم يديه وحنبه. ففرح التلاميذ إذ    | + «الذي وإن لم تروه تحبونه. ذلك وإن كنــــتـم لا                              |
| رأوا الرب».                                           | ترونه الآن لكن تؤمنون به فتبتهجون بفـــرح لا                                  |
|                                                       | يُنطق به وبحيد».                                                              |
| (لو ۱۰: ۲۲):                                          | (۱: ۱۰ و۱۲):                                                                  |
| + «لأني أقول لكم إن أنبياء كثيرين وملوكاً أرادوا أن   | + «الخلاص الذي فتَّش وبحث عنه أنبياء. الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| ينظروا ما أنتم تنظرون و لم ينظروا وأن يسمعوا ما       | تنبَّأُوا عن النعمة التي لأحلكم الذين أُعلِن لهم                              |
| أنتم تسمعون و لم يسمعوا».                             | أنهم ليسوا لأنفسهم بل لنا كانوا يخدمون بمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                                                       | الأمور التي أحبرتم بما الآن».                                                 |
| (لو ۱۲: ۳۵):                                          | :(١٣:١)                                                                       |
| + «لتكن أحقاؤكم ممنطقة وسرجكم موقدة».                 | + «لذلك منطقوا أحقاء ذهنكم صاحين. فـــألقوا                                   |
|                                                       | رجاءكم بالتمام على النعمة التي يؤتى بما إليكم                                 |
|                                                       | عند استعلان يسوع المسيح».                                                     |
| (مت ۲۲: ۲۱):                                          | :(17:4)                                                                       |
| + «فقال لهم: أعطوا إذاً ما لقيصر لقيصر وما لله لله».  | + «أكرموا الجميع أحبوا الإخوة خافوا الله أكرموا                               |
|                                                       | الملك».                                                                       |

| الأناجيل                                          | الرسالة الأولى للقديس بطرس الرسول                                                |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| (مت ۱۰: ۲۸):                                      | :(10 - 17:7)                                                                     |
| + «ولا تخافوا من الذين يقتلون الجسد ولكن النفس    | + «فمن يؤذيكم إن كنتم متمثِّلين بالخير. ولكـــن                                  |
| لا يقدرون أن يقتلوها. بل خافوا بالحري من الذي     | وإن تألَّمتم من أجل البر فطوباكم. وأما خوفهم                                     |
| يقدر أن يهلك النفس والجسد كليهما في جهنم».        | فلا تخافوه ولا تضطربوا. بل قدِّسوا الرب الإله في                                 |
|                                                   | قلوبكم مستعدين لجحاوبة كل مَنْ يسألكم عـــن                                      |
|                                                   | سبب الرجاء الذي فيكم بوداعة وخوف».                                               |
| (مت ٥: ١٢):                                       | (۵: ۱۰ و ۱۱):                                                                    |
| + «افرحوا وتملُّلوا لأن أجركم عظيم في الســـموات. | + «وإله كل نعمة الذي دعانا إلى بحده الأبــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |
| فإلهم هكذا طردوا الأنبياء الذين قبلكم».           | المسيح يسوع بعدما تألّمتم يسيراً هـــو يكمّلكـــم                                |
|                                                   | ويثبّتكم ويقوّيكم ويمكّنكم. له المجد والســـلطان إلى                             |
|                                                   | أبد الآبدين آمين».                                                               |
|                                                   | (٤: ١٣ و١٤):                                                                     |
|                                                   | + «بل كما اشتركتم في آلام المسيح افرحوا لكسي                                     |
|                                                   | تفرحوا في استعلان محده أيضاً مبتهجين، إن عُيِّــرتم                              |
|                                                   | باسم المسيح فطوبى لكم لأن روح المجد والله يحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                                                   | عليكم».                                                                          |
| (مت ۲۰: ۲۰ و ۲۹):                                 | :(* :0)                                                                          |
| + «فدعاهم يسوع وقال أنتم تعلمون أن رؤساء الأمم    |                                                                                  |
| يسودونهم والعظماء يتسلّطون عليهم. فلا يكــون      | للرعية».                                                                         |
| هكذا فيكم. بل مَنْ أراد أن يكون فيكم عظيمــــا    |                                                                                  |
| فليكن لكم خادماً».                                |                                                                                  |
| (مت ۲۳: ۱۲):                                      | (٥: ٦):                                                                          |
| + «فَمَنْ يرفع نفسه يتضع، ومَنْ يضع نفسه يرتفع».  | + «فتواضعوا تحت يد الله القويَّة لكي يـــرفعكم في                                |
|                                                   | حينه».                                                                           |
|                                                   |                                                                                  |

رسالة القديس بولس إلى أهل رومية

فكثير من آيات أصحاحي ١٢ و١٣ من رسالة رومية نجد لها مثيلاً في رسالة القديس بطرس الأولى لا كنصوص ولكن كأفكار ومبادئ متفرِّقة:

رسالة القديس بطرس الرسول الأولى

| :(1:17)                                                                  | :(• :٢)                                              |
|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| + «فأطلب إليكم أيها الإخوة برأفة الله أن تقـــدِّموا                     | + «كونوا أنتم أيضاً مبنيين كحجارة حيَّـــة بيتــــاً |
| أحسادكم ذبيحة حيَّة مقدَّسة مرضية عنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | روحيًّا كهنوتاً مقدَّساً لتقديم ذبـــائح روحيــــة   |
| عبادتكم العقلية».                                                        | مقبولة عند الله بيسوع المسيح».                       |
| :(Y:1Y)                                                                  | (۱: ۱۶ و ۱۰):                                        |
| + «ولا تشاكلوا هذا الدهر، بل تغيَّروا عن شكلكم                           | + «كأولاد الطاعة لا تشاكلوا شهواتكم السابقة في       |
| بتحديد أذهانكم لتختبروا ما هي إرادة الله الصالحة                         | جهالتكم. بل نظير القدوس الذي دعاكم كونوا             |
| المرضية الكاملة».                                                        | أنتم أيضاً قديسين في كل سيرة».                       |
| :(A - W:1Y)                                                              | (٤: ١٠ و١١):                                         |
| + «فإني أقول بالنعمة المعطاة لي لكل مَنْ هو بينكم أن                     | + «ليكن كل واحد بحسب ما أخذ من موهبة يخدم            |
| لا يرتئي فوق ما ينبغي أن يرتئي، بل يرتئـــي إلى                          | ٨ بعضكم بعضاً كوكلاء صالحين على نعمة الله            |
| التعقُّل كما قسم الله لكل واحد مقداراً من الإيمان.                       | المتنوعة، إن كان يتكلُّم أحد فكـــأقوال الله وإن     |
| فإنه كما في حسد واحد لنا أعضاء كثيرة ولكسن                               | كان يخدم أحد فكأنه من قوة يمنحها الله لكـــي         |
| ليس جميع الأعضاء لها عمل واحد، هكذا نحن                                  | يتمجد الله في كل شيء بيسوع المسيح الذي له            |
| الكثيرين حسد واحد في المسيح وأعضاء بعضاً                                 | المجد والسلطان إلى أبد الآبدين آمين».                |
| لبعض كل واحد للآخر. ولكن لنا مواهب مختلفة                                |                                                      |
| بحسب النعمة المعطاة لنا. أنبوَّة فبالنسبة للإيمان. أم                    |                                                      |
| حدمة ففي الخدمة. أم المعلِّم ففـــي التعلــيم. أم                        |                                                      |
| الواعظ ففي الوعظ. المعطي فبسنحاء المسدبر                                 |                                                      |
| فباجتهاد. الراحم فبسرور».                                                |                                                      |

| رسالة القديس بولس إلى أهل رومية                      | رسالة القديس بطرس الرسول الأولى                      |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| :(9:17)                                              | :(۲۲ :1)                                             |
| + «المحبة فلتكن بلا رياء. كونــوا كـــارهين الشـــر  | + «طهِّروا نفوسكم في طاعة الحق بالروح للمحبة         |
| ملتصقين بالخير».                                     | الأخوية العديمة الرياء. فأحبوا بعضكم بعضاً من        |
|                                                      | قلب طاهر بشدَّة».                                    |
| :(1::17)                                             | :(17:4):                                             |
| + «وادِّين بعضكم بعضاً بالمحبة الأخويــة. مقــدِّمين | + «أكرموا الجميع. أحبوا الإخــوة. خــافوا الله.      |
| بعضكم بعضاً في الكرامة».                             | أكرموا الملك».                                       |
| :(1٣:1٢)                                             | :(٩:٤)                                               |
| + «مشتركين في احتياجات القديسين. عاكفين على          | + «كونوا مضيفين بعضكم بعضاً بلا دمدمة».              |
| إضافة الغرباء».                                      |                                                      |
| :(19 - 15:17)                                        | :(\Y - A :\Y)                                        |
| + «باركوا على الذين يضطهدونكم. بـــاركوا ولا         | + «والنهاية كونوا جميعاً متحدي الرأي بحسٌّ واحد،     |
| تلعنوا. فرحاً مع الفرحين وبُكاءً مـع البــاكين.      | ذوي محبة أحوية، مشفقين، لطفاء، غير محازين عن         |
| مهتمين بعضكم لبعضٍ اهتماماً واحداً، غير مهتمين       | شرٌّ بشرٌّ أو عن شتيمة بشـــتيمة، بـــل بـــالعكس    |
| بالأمور العالية بل منقادين إلى المتضعين. لا تكونوا   | مُبارِكين، عالمين أنكم لهذا دُعيتم لكي ترثوا بركة.   |
| حكماء عند أنفسكم. لا تجازوا أحداً عــن شــرً         | لأن مَنْ أراد أن يحب الحياة ويرى أيامـــاً صـــالحة، |
| بشرٍّ. مُعتَنين بأمورٍ حسنة قدًّام جميع النـــاس. إن | فليكفُفُ لسانه عن الشر وشفتيه أن تتكلَّما بالمكر،    |
| كان ممكناً فحسب طاقتكم سالموا جميع الناس. لا         | ليُعرض عن الشرِّ ويصنع الخيرَ، ليطلب السلام ويجدُّ   |
| تنتقموا لأنفسكم أيها الأحباء، بل أعطوا مكانـــاً     | في أثره. لأن عيني الرب على الأبـــرار، وأذنيـــه إلى |
| للغضب، لأنه مكتوب: لي النقمة أنا أجازي يقول          | طلبتهم، ولكن وجه الرب ضدّ فاعلي الشرّ».              |
| الرب».                                               |                                                      |
| :(V - 1 :1")                                         | (۲: ۱۳ – ۱۰ و۱۷ و۱۸):                                |
| + «لتحضع كل نفس للسلاطين الفائقة، لأنه لـيس          | + «فاخضعوا لكل ترتيبٍ بشريٍّ من أجل الرب. إن         |
| سلطانٌ إلا من الله، والسلاطين الكائنة هي مرتَّبـــةٌ | كان للملك فكمَنْ هو فوق الكـــل، أو للـــولاة        |
| من الله، حتى إن مَنْ يقاوم السلطان يقاوم ترتيب       | فكمُرسَلين منه للانتقام من فاعلي الشرِّ، وللمدح      |

#### رسالة القديس بطرس الرسول الأولى

لفاعلى الخير. لأن هكذا هيى مشيئة الله: أن تفعلوا الخيرَ فتُسكِّتوا جهالة الناس الأغبياء ... أكرموا الجميع. أحبوا الإخوة. خافوا الله. أكرموا الملك. أيها الخُدَّام، كونوا خاضعين بكل هيبـــة للسادة، ليس للصالحين المترفّقين فقط، بل للعنفاء أيضاً».

الله، والمقاومون سيأخذون لأنفسهم دينونة. فــانّ الحُكَّامَ ليسوا حوفاً للأعمال الصالحة بل للشريرة. أفتريد أن لا تخاف السلطان؟ افعل الصلاح فيكون لكَ مدحٌ منه، لأنه خادم الله للصلاح! ولكن إن فعلت الشرَ فحَفْ، لأنه لا يحملُ السيف عبثاً، إذ هو حادمُ الله) منتقمٌ للغضب من الذي يفعل الشر. لذلك يلزم أن يُخضع له، ليس بسبب الغضب فقط، بل أيضاً بسبب الضمير. فإنكم لأجل هذا توفون الجزية أيضاً، إذ هُم خُدَّام الله مواظبون على ذلك بعينه. فأعطوا الجميع حقوقهم: الجزية لمَنْ له الجزية. الجباية لَمَنْ له الجباية. والخوف لمُسن لسه

رسالة القديس بولس إلى أهل رومية

#### : (Y £ : £) :(1:17):

الأموات وأعطاه مجداً، حتى إن إيمانكم ورجاءكم هما في الله».

#### :(Yo : £)

+ «الذي حمل هو نفسه خطايانا في حسده على + «الذي أسلمَ من أجل خطايانا وأقسيمَ لأجلل الخشبة، لكي نموت عن الخطايا فنحيا للبرِّ. الذي تبریر نا».

#### : ( \* £ : A ) :

و ملائكة و سلاطين و قوَّاتٌ مُحضَعَة له».

+ «الذي هو في يمين الله، إذ قد مضى إلى السماء، الله «مَنْ هو الذي يدين؟ المسيح هو الذي مات، بــل بالحريِّ قام أيضاً، الذي هو أيضاً عن يمــين الله، الذي أيضاً يشفع فينا!».

+ «أنتم الذين به تؤمنون بالله الـذي أقامـه مـن الله الـذي أقامـه لنـا، الذين نؤمن بمَنْ أقام يسوع ربنا من الأموات».

الحوفُ. والإكرامَ لَمنْ له الإكرامُ».

#### :(Y £ :Y)

#### بجلدته شُفيتم». (YY : YY):

| رسالة القديس بولس إلى أهل رومية                      | رسالة القديس بطرس الوسول الأُولى                         |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| (۲: ۷ و۲):                                           | (٤: ١ و٢):                                               |
| + «لأن الذي مات قد تبرًّأ من الخطية».                | + «فإذ قد تألُّم المسيح لأجلنا بالجسد، تسلُّحوا أنتم     |
| + «كي لا نعود نُستعبد أيضاً للخطية».                 | أيضاً بهذه النيَّة. فإنَّ مَنْ تألُّم في الجسد، كُفَّ عن |
|                                                      | الخطية، لكي لا يعيش أيضاً الزمـــان البـــاقي في         |
|                                                      | الجسد، لشهوات الناس، بل لإرادة الله».                    |
| :(1\lambda : \lambda !):                             | :(1:0)                                                   |
| + «فإين أحسب أن آلام الزمان الحاضر لا تُقاس بالمجد   | + «أطلب إلى الشيوخ الذين بينكم، أنـــا الشـــيخ          |
| العتيد أن يُستعلَنَ فينا».                           | رفيقهم، والشاهد لآلام المسيح، وشريكَ المحـــدِ           |
|                                                      | العتيد أن يُعلَن».                                       |
| :(٣٣ :٩)                                             | :(٦: ٢)                                                  |
| + «كما هو مكتوبٌ: ها أنا أضعُ في صهيونَ حَجَــرَ     | + «لذلك يُتَضمَّنُ أيضاً في الكتاب: هأنذا أضعُ في        |
| صدمَةٍ وصخرَةَ عثرةٍ، وكلُّ مَــنْ يـــؤمن بــــه لا | صهيون حَجَرَ زاوية مُختاراً كريمًا، والذي يؤمن           |
| یُخز`ی».                                             | به لَنْ يُخْرُى».                                        |
| (11:1.)                                              |                                                          |
| + «لأن الكتاب يقول كل مَنْ يؤمن به لا يُخزى».        |                                                          |

ونجد أيضاً التشابه شديداً بين رسالة القديس بطرس الأُولى ورسالة القديس بولس إلى أهل أفســـس وإليك الأمثلة:

| رسالة القديس بولس إلى أهل أفسس                                                 | رسالة القديس بطرس الرسول الأُولى                    |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| :(£:1)                                                                         | ` '                                                 |
| + «كما اختارنا فيه قبل تأسيس العالم لنكون قديسين                               | + «بطرس رسول يسوع المسيح إلى المتغرَّبين مـــن      |
| وبلا لوم قدامه في المحبة».                                                     | شتات المختارين».                                    |
| :(19:1)                                                                        | :(•:1)                                              |
| + «وما هي عظمة قدرته الفائقة نحونا نحن المــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | + «أنتم الذين بقوَّة الله محروسون بإيمان لخـــــلاص |
| حسب عمل شدَّة قوَّته».                                                         | مستعد أن يُعلن في الزمان الأخير».                   |

| رسالة القديس بولس إلى أهل أفسس                       | رسالة القديس بطرس الرسول الأُولى                         |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| :(٣:٢)                                               | :(1٤:1)                                                  |
| + «الذي نحن أيضاً جميعنا تصرَّفنا قــبلاً بينــهم في | + «كأولاد الطاعة لا تشاكلوا شهواتكم السابقة في           |
| شهوات حسدنا عاملين مشيئات الجسد والأفكار             | جهالتكم».                                                |
| وكنا بالطبيعة أبناء الغضب كالباقين أيضاً».           |                                                          |
| :(1V:£)                                              | :(١٨:١)                                                  |
| + «فأقول هذا وأشهد في الرب أن لا تسلكوا في ما        | + «عالمين أنكم افتُديتم لا بأشياء تفــــنى بفضــــــة أو |
| بعد كما يسلك سائر الأمم ببطل ذهنهم».                 | ذهب من سيرتكم الباطلة التي تقلُّــدتموها مـــن           |
|                                                      | الآباء».                                                 |
| (Y: • Y - Y •):                                      | (۲: ٤ و٥):                                               |
| + «مبنيين على أساس الرسل والأنبياء ويسوع المسيح      | + «الذي إذ تأتون إليه حجراً حيًّا مرفوضاً من النـــاس    |
| نفسه حجر الزاوية الذي فيه كل البناء مركّباً معاً     | ولكن مختار من الله كريم. كونوا أنتم أيضاً مبنسيين        |
| ينمو هيكلاً مقدَّساً في الرب. الذي فيه أنتم أيضاً    | حجارة حيَّة بيتاً روحيًّا كهنوتاً مقدَّساً لتقديم ذبائح  |
| مبنيون معاً مسكناً لله في الروح».                    | روحية مقبولة عند الله بيسوع المسيح».                     |
| (F: 0):                                              | :(١٨:٢)                                                  |
| + «أيها العبيد أطيعوا سادتكم حسب الجسد بخوف          | + «أيها الخدَّام كونوا خاضعين بكل هيبة للســـادة         |
| ورعدة في بساطة قلوبكم كما للمسيح».                   | ليس للصالحين المترفِّقين فقط بل للعنفاء أيضاً».          |
| :(YY):                                               | :(1 :٣)                                                  |
| + «أيها النساء اخضعن لرجالكن كما للرب».              | + « كذلكن أيتها النساء كُنَّ خاضعات لرجالكن              |
|                                                      | حتى وإن كان البعض لا يطيعون الكلمة يُربحون               |
|                                                      | بسيرة النساء بدون كلمة».                                 |
| :(١٨:٢)                                              | :(١٨:٣)                                                  |
| + «لأن به لنا كلينا قدوماً في روح واحد إلى الآب».    | + «فإن المسيح أيضاً تألُّم مرَّة واحدة مـــن أجـــل      |
| 1                                                    | الخطايا البار من أجل الأثمة لكي يقرِّبنــــا إلى الله    |
| + «الذي به لنا جراءة وقدوم بإيمانه عن ثقة».          | مُماتاً في الجسد ولكن مُحْيَّى في الروح».                |

| رسالة القديس بولس إلى أهل أفسس                            | رسالة القديس بطرس الرسول الأولى                                       |
|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| (۱: ۲۰ و۲۱):                                              | :(۲۲ :۳)                                                              |
| + «الذي عمله في المسيح إذ أقامه مــن الأمــوات            | + «الذي هو في يمين الله إذ قد مضى إلى الســـماء                       |
| وأجلسه عن يمينه في السماويات فوق كل رياســـة              | وملائكة وسلاطين وقوَّات مخضعة له».                                    |
| وسلطان وقوَّة وسيادة وكل اسم يسمَّى لـــيس في             |                                                                       |
| هذا الدهر فقط بل في المستقبل أيضاً».                      |                                                                       |
| (۲: ۱۰ اځ):                                               | (٥: ٨ و٩):                                                            |
| + «أخيراً يا إخوني تقوُّوا في الرب وفي شـــدَّة قوُّتـــه | + «اصحوا واسهروا لأن إبليس خصمكم كأســـد                              |
| البسوا سلاح الله الكامل لكي تقدروا أن تثبتوا ضد           | زائر يجول ملتمساً مَنْ يبتلعـــه هـــو. فقـــاوموه                    |
| مكايد إبليس لكي تقدروا أن تقاوموا في اليوم                | راسخين في الإيمان عالمين أن نفس هــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| الشرير وبعد أن تتمِّموا كل شيء أن تثبتوا».                | تُجرى على إخوتكم الذين في العالم».                                    |
| :(1 • - A : £)                                            |                                                                       |
| + «لذلك يقول: إذ صعد إلى العلاء سبى سبياً وأعطى           | + «الذين سوف يعطون حساباً للذي هـــو علـــى                           |
| الناس عطايا. وأما أنه صعد فما هو إلا إنه نـــزل           | استعداد أن يدين الأحياء والأموات، فإنه لأجل                           |
| أيضاً أولاً إلى أقسام الأرض السفلي. الذي نزل هو           | هذا بُشِّر الموتى أيضاً لكي يُدانوا حسب النـــاس                      |
| الذي صعد أيضاً فوق جميع السموات».                         | بالجسد ولكن ليحيوا حسب الله بالروح».                                  |
|                                                           | :(19:٣)                                                               |
|                                                           | + «الذين فيه أيضاً ذهب فكرز للأرواح الــــي في                        |
|                                                           | السحن».                                                               |

ولكن المساواة في الأفكار بين رسالة القديس بطرس الأولى وبقية رسائل القديس بولس الرسول لا تشير إلى أن القديس بطرس قد أخذ عن القديس بولس أو أنه قد اعتمد عليه.

لأنه بالرغم من الانطباق الكامل بين القديس بطرس في رسالته الأولى عن النساء: «ولا تكن زينـــتكن الزينة الخارجية من ضفر الشعر، والتحلّي بالذهب ولبس الثياب» (١ بط ٣: ٣)؛ مع رسالة بولس الرسول الأولى إلى تيموثاوس: «كذلك أن النساء يزيّن ذواتهن بلباس الحشمة مع ورع وتعقّل لا بضفائر أو ذهــب أو لآلئ أو ملابس كثيرة الثمن» (١ تي ٢: ٩)؛ ولكن لا تُحسب هذه إلا على سبيل المصادفة.

وأيضاً هباك تطابق لبعض أقوال القديس بطرس في رسالته الأُولى مع رسالة القديس يعقوب:

| رسالة القديس يعقوب                               | رسالة القديس بطرس الأولى                         |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| (۱: ۲ و۳):                                       | (۱: ۲ و۷):                                       |
| + «احسبوه كل فرحٍ يا إخوتي حينما تقعـــون في     | + «الذي به تبتهجون مع أنكم الآن – إن كــــان     |
| تجارب متنوعة عالمين أن امتحان إيمانكم يُنشـــئ   | يجب - تُحزنون يسيراً بتحارب متنوعة. لكي          |
| صبراً».                                          | تكون تزكية إيمانكم وهي أثمن مسن السذهب           |
|                                                  | الفاني مع أنه يمتحن بالنار، توحد للمدح           |
|                                                  | والكرامة والمحد عند استعلان يسوع المسيح».        |
| (٤: ٦ و٧ و ١٠):                                  | :(٩ - ٥ :٥)                                      |
| + «لذلك يقــول يقــاوم الله المســتكبرين وأمـــا | + «كذلك أيها الأحداث، اخضعوا للشيوخ              |
| المتواضعون فيعطيهم نعمة. فاخضعوا لله، قاوموا     | وكونوا جميعاً خاضعين بعضكم لـبعض.                |
| إبليس فيهرب منكم».                               | وتسربلوا بالتواضع لأن الله يقاوم المســـتكبرين.  |
| + «اتضعوا قدَّام الله فيرفعكم».                  | وأما المتواضعون فيعطيهم نعمة. فتواضعوا تحت       |
| ·                                                | يد الله القوية لكي يرفعكم في حينه، ملقين كل      |
|                                                  | همكم عليه لأنه هو يعتني بكم. اصحوا واسهروا       |
|                                                  | لأن إبليس خصمكم كأسد زائر يجول ملتمسأ            |
|                                                  | مَنْ يبتلعه هو. فقاوموه راســـخين في الإبمــــان |
|                                                  | عالمين أن نفس هذه الآلام تُجرى على إخوتكم        |
|                                                  | الذين في العالم».                                |

وقد اتفق العلماء أن هذه المساواة والمطابقات التي جاءت في رسالة القديس بطرس الأولى مع رسائل القديس بولس الرسول أو رسالة يعقوب الرسول لا تُغيِّر الحقيقة أن رسالة القديس بطرس قائمة بذاتما، ولها هيبة الرسول الذي أملاها ولها أصالتها وحدَّها.

واتفق العلماء أيضاً أن هذه التطابقات التي جاءت في رسالة القديس بطرس توضّع أن المعارف الروحيــة واللاهوتية والإنجيلية كانت متشابحة ومتساوية بين الرسل لتقاربهم الشديد بعضهم من بعض، ولأن معلّمهـــم واحد، والروح الذي يُملي عليهم أفكارهم واحد أيضاً، وهو يأخذ من المسيح ويخـــبرهم حســـب وعـــد

المسيح. فمعروف أن التقليد الرسولي والكنسي الأول كان شائعاً ومتطابقاً في معظم الأفكار والمبادئ.

وأخيراً يلزم أن يعرف القارئ أن في كثير من المواضع في اللغة اليونانية تأتي الكلمات متطابقة ولكن تختلف في الترجمة العربية من رسالة إلى أحرى فلا يظهر التطابق واضحاً.

#### لَنْ أُرسلت هذه الرسالة:

واضح أن هذه الرسالة مُرسلة إلى المسيحيين في أسيا الصغرى وعلى الأخص المذكورين في المقاطعات بُنتس وغلاطية وكبدوكية وآسيا (التي تحت الولاية الرومانية) وبيثينية وهي المناطق التي كان قد بشَّرها القديس بولس الرسول ورفقاؤه، وذلك من واقع رسائله وما جاء في سفر الأعمال، حيث أسَّس الكنائس هناك ووعظ بالبشارة المفرحة. والرأي السائد أن معظم هؤلاء المسيحيين كان من اليهود المتنصرين، وذلك حسب المؤرِّخ يوسابيوس وديديموس الإسكندري وإبيفانيوس وإيرونيموس وإيكومنيوس وثاؤفيلاكتس، وحتى بين المؤرِّخين المحدثين: إيرازموس وكالفن وحروتيوس وبنجل وأغوسطي وهوج وآخرين وذلك حسب سرد العالم ماير.

ويرى هؤلاء العلماء أن القديس بطرس يعتبر أن حسم الكنيسة الأساسي هناك كان مكوَّنا مسن اليهود المتنصِّرين، ثم دخل عليهم فيما بعد المتنصِّرون من الأُمم. ولكن القديس بطرس كسان يخاطب اليهود المتنصِّرين فقط وذلك حسب رأي هؤلاء العلماء. وأصل اليهود المتنصِّرين بدأ من بعسد يسوم الخمسين، بواسطة اليهود الذين كانوا حاضرين في أورشليم وقت حلول الروح القدس، ولو أنه ليس في التاريخ ما يثبت ذلك. كما كان من المعروف أن القديس بولس لمَّا بشَّر كنائس أسيا الصغرى لم يكن هناك ما يبني عليه، فلم تكن إذن المسيحية قد انتشرت في هذه الأقاليم.

ولكن العالم "ماير" يؤكّد أن رسالة القديس بطرس الرسول إلى بلاد أسيا الصغرى يتضح منها أنه يخاطب الأمم الذين قد تنصَّروا سابقاً. ويسند هذا الرأي أن الاضطهاد الذي كان يعانيه مسيحيو هذه المناطق كان من طرف الوثنيين المستوطنين هناك. ويكشف هذا الاضطهاد أن السوتنيين لم يكونوا يعتبرون المسيحيين ألهم من أصل يهودي، كما أن القائمين بالتعليم المسيحي لم يكونوا من أصل يهودي.

وقد أكَّد كثير من المؤرِّخين القدامي وعلى رأسهم القديس وأغسطين في ( .Contra Faustum xiii) وقد أكَّد كثير من المؤرِّخين القدامي وعلى رأسهم القديس وأخيراً يتفق معهم لوثر ودتشطين، وحسديثاً: سينجر، ده وت، بروكر، مايرهوف، ايسنجر، شوت، هوفمان، كذلك نيانسدر، رويسس وشساف وبليسك وآخرون؛ كلهم يتفقون أن القديس بطرس قد كتب رسالته لمسيحيي الأُمم في أسيا الصغرى، حيث كانت الاضطهادات منحصرة في التعيير بالمبادئ والشتيمة. ولكن لا يتضح أنه كانــت هنــاك عقوبات أو تعديات حسدية أو سوء معاملات، ولكنها كانت مناظرات: «ولكم ضمير صالح، لكــي يكون الذين يشتمون سيرتكم الصالحة في المسيح يخزون في ما يفترون عليكم كفاعلي شــر ... بــل يكون الذين يشتمون الرجاء الذي فــيكم قدّسوا الرب الإله في قلوبكم، مستعدين دائماً لمحاوبة كل مَنْ يسألكم عن سبب الرجاء الذي فــيكم بوداعة وخوف.» (ابط ٣: ١٦ و١٥)

ولا يُعتقد أنهم قد تلقّوا اضطهادات من روما، لأن اضطهادات الإمبراطور نيرون كانت مقصورة على روما فقط. كما لا يتضح من رسالة القديس بطرس أية اضطرابات قد أصابت الكنيسة ولا تعديات من الهراطقة أو من اليهود أو من المسيحيين اليهود.

علماً بأنه لا توجد في الرسالة أي إشارة تثبت أن القديس بطرس كانت تربطه بهذه الكنائس أي صلة شخصية.

#### مكان كتابة الرسالة:

لا توجد إلا إشارة واحدة إلى الموضع الذي كتب فيه القديس بطرس رسالته وهي في (١ بط ٥: ١٣) على أنها «بابل». على أن القديس بطرس قد أرسل تحياته إلى الكنائس ككل ولكنه ذكر زوجته (كنيسة) المختارة التي في بابل معه، يقصد بها كشف الصلة الحميمة بين المسيحيين بعضهم مع بعض ولو أن كلهم كانوا متغربين. أما كلمة «بابل» فلا تتناسب مع بابل القديمة. وفي رأينا الخاص أنحا ليست روما بل القاهرة القديمة حيث كان اليهود متجمعين في حصن بابلون منذ القديم. وبالفحص التاريخي الدقيق وجدنا كلمة «بابل» على حصن بابل بمصر القديمة الذي كان من زمن بعيد، خاصة وأن القديس مرقس كان معه وهو قد زار مصر عدَّة مرات لأن موطنه الأصلي كان ليبيا وكان يسافر من ليبيا إلى مصر عن طريق الساحل. وقد انتشرت المسيحية في مصر منذ يوم الخمسين من قبل اليهود الذين حضروا يوم الخمسين في أورشليم وعادوا إلى مصر ومعهم البشارة الجيدة – على أساس أن يعقوب الرسول هو الذي كان يرأسهم، لذلك سُمِّي أقباط مصر الأوائل باليعقوبيين، وذلك قبل زيارة القديس مرقس لمصر وتأسيس كنيسة الإسكندرية.

#### زمن كتابة الرسالة:

وهنا ينبغي أن نراعي أولاً أن الرسالة مُرسلة إلى كنائس كان قد أسَّسها بولس الرسول. وثانيساً:

معرفة القديس بطرس الواضحة برسالة القديس بولس إلى أهل أفسس في آسيا الصغرى. على أن رسالة أفسس كتبها القديس بولس وهو أسير في روما (ربما في أواخر سجنه هناك). ولكن يعتقد العالم ماير أن رسالة بطرس الرسول قد أرسلت بعد سجن القديس بولس في روما (لمدّة سنتين). ويعتقد المَــؤرِّخ هوفمان والمؤرِّخ إيوالد أن رسالة القديس بطرس قد كُتبت بعد تحرير القديس بولس من سجن روما.

ولكن على حسب ما يعتقده العلماء المحدثون أن القديس بطرس قد كتب رسالته إلى كنائس آسيا الصغرى بعد استشهاد بولس الرسول لأن القديس بطرس لم يذكر أعمال القديس بولس بالمرَّة.

ولذلك ينبغي أن يعطى تاريخ رسالة بطرس الرسول إلى أواخر أيامه، في بكور سنة ٢٦م. وهـــذا يؤكِّده كل من العلماء: رويس وبليك وويسنجر وشوت. هذا من جهة أن القديس بطرس قد استشهد أيام نيرون حوالي سنة ٢٧م. على أن القديس بولس يكون قد استشهد بعد ثورة روما وحريقها ســنة ٢٥م.

#### قانونية الرسالة:

رسالة بطرس الرسول الأولى واحدة من كتابات العهد الجديد، وقانونية الرسالة مثبتة منذ قديم الزمن – والقديس بوليكاربوس اقتبس من هذه الرسالة، وهذا يؤكّده ما قاله المؤرّخ يوسابيوس (تاريخ الكنيسة ٤، ١٤: ٩)، كذلك استشهد كها بابياس وأوريجانوس وكبريانوس، فقد كتبوا اقتباسات منها مع اعتراف مباشر ألها من رسالة القديس بطرس الأولى بالاسم! و لم يكن هناك منذ القديم أي شك في صحتها وصحة نسبها إلى كاتبها القديس بطرس الرسول. ورسالة القديس بطرس الأولى موجدودة في النسخة السريانية للعهد الجديد (البشيتو).

وإن كان قد قام بعض المؤرِّخين ليشكِّكوا في قانونيتها ولكن أول رفض لقانونيتها كان من مدرسة طوبنجن الألمانية كالمعتاد. فهي تشكك في رسوليتها وحتى في زمن كتابتها.

وقد تبارى المؤرِّخون الإيجابيون في تأكيد قانونيتها ورسوليتها وزمانها من محتوى الرسالة، فهي تنطق بالرسولية ولها هيبة رسول تليق ببطرس الرسول والمبادئ الإيمانية تنطق بصحة الرسالة.

وقد استعنت في كتابي هذا: "شرح رسالة القديس بطرس الرسول الأولى"، بالمؤلّف العالمي الألماني ليونارد جوبلت المعروف أنه يُحسب من أوائل المقتدرين على شرح الإنجيل وقد اعتبر شرحه لرسالة القديس بطرس الرسول الأولى أنه من الدرجة الأولى في الشرح والتعليق. وجوبلت كشارح ولاهويّ اعتُبر في هذا الكتاب لشرح رسالة القديس بطرس الأولى من أعظم الشارحين واللاهوتيين، وقد كرَّس

أيامه الأخيرة لهذا الكتاب:

A Commentary on 1st Peter: Leonhardt Goppelt.

وقد استعان هذا المؤلِّف بشروحات الآباء الأوَّلين ومنهم:

كليمندس الإسكندري، أمونيوس الإسكندري، ديديموس الإسكندري، يوحنا ذهبي الفم، جــــيروم، كيرلس الإسكندري، كاسيودوروس، ديونيسيوس، ابن الصليبي.

ويقول حوبلت في المقدِّمة إن القديس بطرس هو واحد من الثلاثة الأعمدة في الكنيسة الأولى (غل ٢: ٩)، وهو أول مَنْ ظهر له الرب بعد القيامة، لذلك صار المتقدِّم في الكنيسة الأولى وأول التلاميذ، ولكنه ترك هذا الوضع عندما ترك أورشليم بعد أن أخرجه الملاك من السجن حوالي سنة ٤٢ ميلادية، وتولَّى بعده يعقوب الرسول أخو الرب (أع ١٢: ١٧)، (غل ٢: ١٢). وهو أول مَنْ تعرَّف على يسوع أنه هو المسيح "المسيًا".

والقديس متى الرسول حوالي سنة ٨٠م. سلَّط الضوء على بطرس الرســـول حينمـــا ذكـــر هـــذا الاعتراف في إنجيله (مت ١٦: ١٥ – ١٨). وهكذا أصبح القديس بطرس الرسول الأوَّل بين التلاميذ ورمز الكنيسة الأُولى كلها. وهو الذي أبرز كنيسة فلسطين إلى الوجود في أُورشليم وكان رمزها الأوَّل.

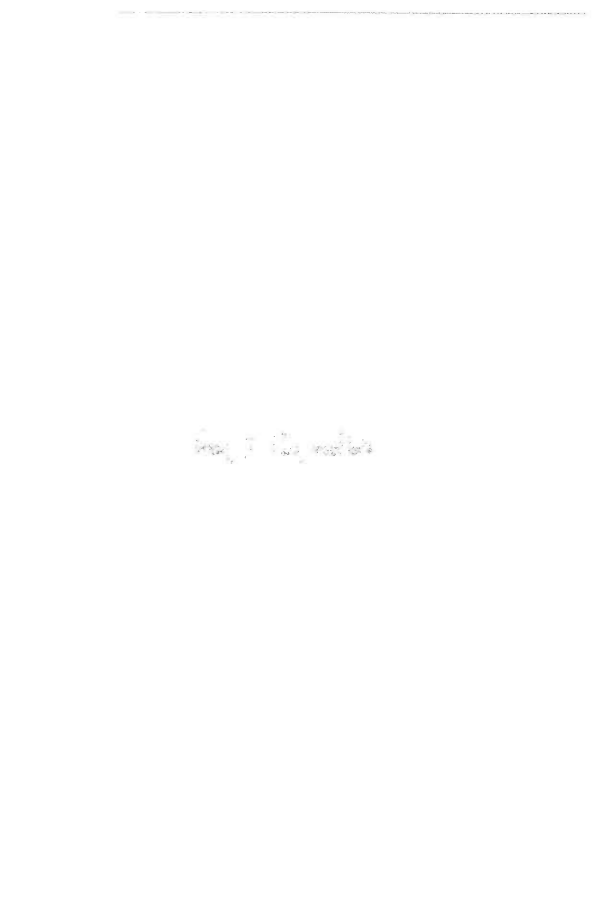
وحوالي سنة ٩٠م. ذكر القديس يوحنا في إنجيله (يو ٢١: ١٥ – ٢٤) بطرس الرسول. وفي نفس الموضوع سمَّى نفسه بالتلميذ المحبوب كونه كان يحب الرب.

وبحسب التقليد المؤكَّد يُعتبر القديس بطرس هو الممثل لأقدم تقليد مأخوذ من المسيح.

ويؤكِّد هذا المؤلف الألماني بعد البحث فيما يزيد عن ٢٠٠ مؤلّف أن بطرس الرسول لم تطأ قدماه روما، وهو غير مذكور نهائياً في رسالة القديس بولس الرسول إلى أهل روميــة – ويـــذكر القـــديس كليمندس الروماني في رسالته أن بطرس الرسول بسبب غيرته تجرَّب بتجارب متنوعة وذهب ليلــبس إكليل الجحد (رسالة كليمندس الأولى: ٥).

وفي رأيي أن بطرس الرسول إن كان قد دُعي للشهادة والصلب منكساً في روما أيام نيرون فيكون استدعاؤه على عجل بسبب الشهادات المرفوعة ضدَّه من الولاة في أسيا الصغرى، وقد صُلب فعلاً في روما مُنكَّساً حسب طلبه.

## شرج الرسالة



# الأصحاح الأول

### الأصحاح الأول

١: ١ و٢ «بُطْرُسُ، رَسُولُ يَسُوعَ الْمَسِيحِ، إِلَى (المختارين) (١) الْمُتَغَرِّبِينَ مِنْ شَتَاتِ بُنْتُسَ وَغَلاَطِيَّــةَ وَكَبْدُوكِيَّةَ وَأَسِيًّا وَبِيثِينَةَ الْمُخْتَارِينَ بِمُقْتَضَى عِلْمِ اللهِ الآبِ السَّابِقِ، فِي تَقْدِيسِ السَرُّوحِ للسَّاعَة، وَرَشِّ دَم يَسُوعَ الْمَسيح: لتُكْثَرُ لَكُمُ النَّعْمَةُ وَالسَّلاَمُ».

هنا بطرس الرسول يستخدم اسمه الذي أخذه من الرب «كيفا» أي الصــخرة، سمعـــان بطــرس (الصخرة) وهو يعتز باللقب: «سمعان الذي يُقال له بطرس» (مت ٤: ١٨). ويبدو أن الاسم كـــان معروفاً لدى مسيحيي أسيا الصغرى، ولو أنه لم يشترك في رحلات أسيا الصغرى.

والْمُرسَل إليهم يخاطبهم القديس بطرس باعتبارهم المختارين المتغرِّبين (الذين يعيشون) في الشتات.

فالقديس بطرس هنا يذكر أولاً «المختارين» لكي يضع في قلوب المسيحيين هناك موقعهم مـــن الله أولاً كمختارين، وقد توسَّع في وصفهم كمختارين واصفاً إيَّاهم كجنس مختار في المسيح يسوع: «وأما أنتم فجنس مختار وكهنوت ملوكي، أُمِة مقدَّسة شعب اقتناء (أي ورثة).» (١ بط ٢: ٩)

فهنا يستعلن إسرائيل الجديدة، فالاختيار سبق منذ الأزل. والميراث ليس كنعان بعد، ولكن ملكوت السموات، ميراث أبدي يوصف بأوصاف تفصح ألهم مدعوو الله لميراث السموات. فالقديس بطرس وإن دعاهم «متغرِّبين» فهم متغرِّبون عن وطنهم السمائي الأبدي، وإن كانوا «غرباء» في العالم فهم في علم الله السابق على تأسيس العالم مدعوو الله للتقديس بالروح ورشِّ دم عهد جديد ليصيروا به أبناء الله الحي.

وبولس الرسول ينفي أن نكون غرباء أو نزلاء بوضوح: «فلستم إذاً بعد غرباء وتُزلاً بل رعية مــع القديسين وأهل بيت الله.» (أف ٢: ١٩)

وليعلم القارئ يقيناً أن هذه الأعمال التي سبق الله قبل تأسيس العالم في وضع أُسُسها هـي غـير متوقفة أو مربوطة بالإنسان أو القدرات الإنسانية التي خضعت للخطية واستعبدت للعـدو وفقـدت حريتها واتصالها بالله؛ بل هي أعمال إلهية قوية وثابتة ودائمة، أزلية لحساب الإنسان الجديد الذي دبَّـر الله له وجوداً. وخلقة جديدة ذات قداسة داخلة في عهد جديد مع الله؛ بل هي تأتي متركزة ومحوريـة

<sup>(</sup>١) كلمة "المختارين" تأتى هكذا في بداية الآية في الأصل اليوناني.

قائمة على اختيار الله السابق وقصده الأزلي كما يقول القديس بولس الرسول: «لا بمقتضى أعمالنا بل بمقتضى القصد والنعمة التي أعطيت لنا في المسيح يسوع قبل الأزمنة الأزلية» (٢تي ١: ٩)، والتي قسام الله بتأسيسها بنفسه لحساب الإنسان. لهذا لم يعد يُطلب من الإنسان أن يقدِّم ذبيحة أو ختاناً أو أن يخضع لناموس. ولكن كل ما يُطلب من الإنسان هو أن يؤمن ويقبل هذه النعمة ويسير ويتصرَّف كما يليق بها: «كونوا قديسين لأين أنا قدوس» (١ بط ١: ١٦). حتى إن كل ما عرفه وقاله الأنبياء قديماً قد صار لنا بواسطة الروح القدس أموراً تشتهي الملائكة أن تطلع عليها. وهو يحثُّهم ويتوسَّل إليهم ويأمرهم أمراً كرسول المسيح: «فألقوا رجاءكم بالتمام على النعمة التي يؤتى بها إليكم ...» (١ بط ١: ١٣)

## خاتمة فاتحة الرسالة:

## «لتكثر لكم النعمة والسلام»:

هنا «النعمة» مهداة هدية من قبَلِ الله بواسطة رسول يسوع المسيح، وهي تختص بكل عطايا المسيح الجديدة الموهوبة لجنس البشر الجديد ليصيروا بها لائقين لميراث السماء مع الله والابن يسوع المسميح، وقابلين للحياة الأبدية بلا عثرة محفوظين من شر العالم لنصيبهم المعدّ. فهي نعمة الله الآب ونعمة الابن الوحيد ونعمة الروح القدس التي تؤهِّل الإنسان الجديد للشركة مع الله بلياقة كاملة تتناسب مع الله.

هنا عطية السلام المتكاثر لمسيحيي أسيا الصغرى وأقاليمها هي الدواء والعزاء السمائي مقابل مرارة الغربة وصعوبة الاضطهاد والآلام.

علماً بأن بطرس الرسول عندما يعطي السلام يحل السلام في الحال على أبناء الطاعة ويشعرون بـــه ويعيشون فيه لأنه عطية مهداة من السماء منبع السلام، ولهذا أعطي القديس بطرس مفاتيح ملكـــوت السموات لكي يعطي من دسمها لكل مَنْ يشاء ويَقْبل.

كيف وفَّق القديس بطرس بين "المختارين" و"الغرباء" بالنسبة لمسيحيى أسيا الصغرى؟

هذان الاصطلاحان يختصان في العهد القديم بالإسرائيليين سواء القديسين القدامي أو البطاركة

الأوَّلين أو بقية إسرائيل: «في الإيمان مات هؤلاء أجمعون وهم لم ينالوا المواعيد، بل من بعيد نظروها وصدَّقوها وحيَّوها، وأقرُّوا بألهم غوباء ونُزلاء على الأرض» (عب ١١: ١٣). وفي سفر الأعمال بحد موضعاً واحداً فقط ربط فيه سفر الأعمال بين الاختيار والغُربة بالنسبة لبني إسسرائيل: «إلسه شعب إسرائيل هذا اختار آباءنا ورفع الشعب في الغوبة في أرض مصر» (أع ١١٣: ١٧). ولكن الذي يميِّز الاصطلاح الذي استخدمه بطرس الرسول بين الغربة والاختيار هو تأكيده على ميراثهم السمائي المحفوظ لهم، وهذا يؤكِّد الاختيار ويلغي أثر الغُربة من نفوسهم (١ بط ١: ٤)، بعكس سفر الأعمال. فالغُربة لإبراهيم كانت محكومة بعدم ميراث: «و لم يعطه فيها ميراثاً ولا وطأة قدم» (أع ٧: ٥). ولكن الذي لم يذكره القديس بطرس هو أن ميراث أرض الموعد الذي لم يتحقَّق أبداً كان مجرَّد رمز لمسيراث المدينة السماوية التي لها الأساسات: أورشليم السماوية (عب ١٢: ٢٢؛ ١٣: ٤١).

والقديس بطرس يستعير "الاختيار" من العهد القديم ويجعله اختياراً حقيقياً لشعب الله، ويصف الله والقديس بطرس يستعير الخيس الله الحقيقة ولكن بالاسم ولا كانوا مرحومين: «الذين قبلاً لم تكونوا شعباً، وأما الآن فأنتم شعب الله. الذين كنتم غير مرحومين وأما الآن فمرحومسون.» (١ بط ٢: ١٠)

والربط بين الاختيار والميراث عند القديس بطرس هام حدًّا، لأن الاختيار مبني فعلاً على المسيرات العتيد أن يكون، على أساس أن الابن الحقيقي هو الذي يرث أباه: «أما كل الذين قبلوه فأعطاهم سلطاناً أن يصيروا أولاد الله أي المؤمنون باسمه. الذين ولدوا ليس من دم ولا من مشيئة جسد ولا مشيئة رجل بل من الله.» (يو ١: ١٢ و١٣)

أما ربط القديس بطرس بين «تقديس الروح للطاعة» و«رش دم يسوع المسيح» فهو محسور وجوهر عملية المعمودية «بدم يسوع المسيح»، فيكون القديس بطرس قد جعل المعمودية مدخلاً للمسيحية أو بحسب بولس الرسول: «لأن كلكم الذين اعتمدتم بالمسيح قد لبستم المسيح» (غسل ٣: ٢٧) وبالتالي وُلدوا جديداً لله، التي استطرد فيها القديس بطرس بعد ذلك.

أما «رش الدم» فهو طقس الدخول في العهد، وهو اصطلاح المعمودية برش الدم أي الاشـــتراك في صليب المسيح وموته. وقد ذكرها سفر العبرانيين هكذا: «لنتقدَّم بقلب صادق في يقين الإيمان موشوشة قلوبنا (معمودية برش الدم) من ضمير شرير ومغتسلة أجسادنا بماء نقي» (عب ١٠: ٢٢)، حيث نَذْرُ المعمودية هو «الطاعة» (١ بط ١٠: ١٠ و ٢٢). أما رشُّ القلب بدم المسيح فقد سبق سفر العبرانيين أن

أوضحه: «إن كان دم ثيران وتيوس ورماد عجْلَة موشوش على المنجَّسين يقدِّس إلى طهارة الجسسد، فكم بالحري يكون دم المسيح الذي بروح أزلي قدَّم نفسه لله بلا عيب يطهِّر ضمائركم من أعمال ميتة لتخدموا الله الحي» (عب ٩: ١٣ و١٤). ويربطها سفر العبرانيين بالميراث الأبدي بصورة مبدعة هي صورة مكبَّرة من مقدِّمة رسالة بطرس الرسول:

+ «ولأحل هذا هو (المسيح) وسيطُ عهد حديد، لكي يكون المدعوون (الاختيار) – إذ صار موتّ لفداء التعديات التي في العهد الأول – ينالون وعد الميراث الأبدي.» (عب ٩: ١٥)

ويأخذها القديس بطرس ويذكرها في (١ بط ٣: ٢١):

+ «الذي مثاله يخلّصنا نحن الآن، أي المعمودية، لا إزالة وسخ الجسد بل سؤال ضمير صالح عن الله بقيامة يسوع المسيح».

وبطرس الرسول يعود في نفس الأصحاح من الرسالة الأُولى ويوضِّح أن الاختيار الذي تمَّ بمقتضى علم الله السابق قد أُكمل لهم بواسطة الطاعة وتقديس الروح برش دم يسوع المسيح (العهد الجديد) للتقديس هكذا:

+ «كأولاد الطاعة ... نظير القدوس الذي دعاكم (الاختيار) كونوا أنتم أيضاً قديسين ... لأني أنا قدوس.» (١ بط ١: ١٤ و ١٥)

#### الميلاد الجديد:

وَلَدَنا ثانية حسب غنى رحمة الله لرجاء حي بقيامة يسوع المسيح من الأموات:

١: ٣ «مُبَارَكُ اللهُ أَبُو رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ، الَّذِي حَسَبَ رَحْمَتِهِ الْكثيرَةِ وَلَدْنَا ثَانِيَةً لِرَجَاءٍ حَيٍّ بِقِيَامَةِ
 يَسُوعَ الْمَسيح من الأَمْوَات».

هنا نجد مباركة الله المذكورة في العهد القديم blessed و be Praised، ولكن نجدها هنا في العهد الجديد تُستخدم فقط بمذه المعاني الروحية وأكثر وتخص الله، ومجرَّد نُطْقها يعبِّر في المسيحية عن الإيمان بالله.

ولكن في العهد الجديد مباركة الله ليست بصفته إله إسرائيل ولكن بصفته أبا ربنا وإلهنا ومخلّصنا يسوع المسيح. ونجدها بنطقها القديم في إنجيل القديس لوقا على فم زكريا الكاهن أبي يوحنا المعمدان هكذا:

+ «مبارك الرب إله إسرائيل لأنه افتقد وصنع فداءً لشعبه.» (لو ١: ٦٨)

ونجدها في العهد الجديد في (٢ كو ١: ٣)، (أف ١: ٣)، وهي في العهد الجديد عموماً مأخوذة من

الليتورجية بلغتها القديمة، وكانت تستخدم كصلاة معبِّرة عن الله أنه الآن أظهـــر نفســـه في وضـــعه الاستعلاني، ليس بعد في تعامله مع إسرائيل واختيارها، ولكن بإرساله ابنه الوحيد يسوع المسيح. وهذا يبلور الإيمان المسيحي، ويذكر ذلك القديس بطرس في (١ بط ١: ٢١) هكذا:

+ «أنتم الذين به تؤمنون بالله الذي أقامه من الأموات وأعطاه بحداً، حتى إن إيمانكم ورجاءكم هما في الله».

وهكذا هنا في الآية (١: ٣) آية البركة والتسبيح كونها تبدأ بمباركة الله أبو ربنا يسوع المسيح: فهي آية إيمان متهلل فيما يختص بالخلاص الذي تمَّ لنا في صورة ميلاد حديد أو خليقة حديدة كوجود مسيحي مربوط بالله الآب والابن، قائم على رحمة الله، باعتبار أنه بحسب غِنَسى رحمة الله الكشيرة وُحدت بشرية ذات كيان حديد.

## الميلاد الجديد:

«وَلَدَنا ثانية»:

نجد القديس بطرس يعود في الآية (١: ٢٣) ويوضِّح كيف يتم الميلاد الثاني: «مولودين ثانية لا من زرع يفني (إخصاب الذكر للأُنثي لتتم الولادة)، بل مما لا يفني بكلمة الله الحية الباقية إلى الأبد».

فبكلمة الله تمَّت خلقة الإنسان الأُولى من تراب الأرض ونفخه نسمةً في أنفه فصار آدم خليقة حيَّة ترابية. ولكن هنا يشير القديس بطرس أنه بكلمة الله الحية، وهي إَشَارة بليغة ليسوع المسيح كلمــة الله بحسب توصيف القديس يوحنا الرسول: «في البدء كان الكلمة ... وكان الكلمة الله ... والكلمــة صار جسداً.» (يو ١: ١ و ١٤)

معنى أن يسوع المسيح الكلمة المتحسد ولدنا ثانية في نفسه (في ذاته) بقيامته من الأموات، لأنه قام من الأموات في اليوم الثالث بجسده الذي مات وحروحه عليه، قام هو هو في حياة حديدة ثانية أبدية. ولكن ليس بعد من كيان ترابي مثل باقي الناس لأنه لم يولد بجسد من تراب الأرض بل بجسسد مسن الروح القدس والعذراء القديسة مريم. فهو القدوس ابن الله بحسب بشارة الملاك للعذراء. هنا القيامة من الأموات حُسبت لحساب الإنسان ولادة حديدة لخليقة حديدة ليست بعد من تراب الأرض ولكن من السماء من فوق.

ولكي يحقِّق المسيح أن قيامته ليست بعد أرضية بشرية قديمة ولكنها قيامة مؤهَّلة للصعود للســـماء، قال لمريم المجدلية التي أرادت أن تمسكه: «قال لها يسوع: لا تلمسيني لأين لم أصعد بعد إلى أبي. ولكن

اذهبي إلى إخوتي (الرسل القديسين) وقولي لهم إني أصعد إلى أبي وأبيكم وإلهي وإلهكم.» (يو ٢٠: ١٧) هنا أول وأعظم إشارة لاهوتية إلى أن الله أبا ربنا يسوع المسيح وإلهه بحسب الجسد صار أباً للرسل وأباً للبشرية المؤمنة به كلها، كما صار إلهاً لنا جميعاً. وبالتالي اعتبر المسيح نفسه أخاً للرسل (ولنا). فإن صار المسيح أخاً لنا ونحن إخوة له فقد صرنا وارثين ميراثه في الله كما يقول القديس بولس الرسول (رو ٨: ١٧).

فهنا نعود إلى الميلاد الثاني بقيامة يسوع المسيح من الأموات، كما تقول رسالة القديس بطرس الأولى، فنجده قد أصبح رجاءً حيًّا لنا أننا صاعدون ووارثون مع المسيح، وكما جاء في الآية (١: ٤) لميراث لا يفنى ولا يتدنَّس ولا يضمحل محفوظ في السموات لأجلنا.

## أصل الولادة الثانية:

أول مَنْ قال بالميلاد الثاني أو الميلاد الجديد هو السيد المسيح نفسه كما جاء في إنجيل القديس يوحنا:

+ «أجاب يسوع وقال له الحق الحق أقول لك إن كان أحد لا يولد من فوق (ثانية - من جديد) لا يقدر أن يرى ملكوت الله.» (يو ٣: ٣)

γεννηθ $\hat{\eta}$  ἄνωθεν - born anew (or from above).

+ «أجاب يسوع الحق الحق أقول لك إن كان أحد لا يولد من الماء والروح لا يقدر أن يدخل ملكوت الله.» (يو ٣: ٥)

γεννηθη έξ ύδατος καὶ πνεύματος - born of water and Spirit

- + في الشهادة الأولى: يقول المسيح لنيقود بموس إن كان أحد لا يولد ثانية (جديداً) لا يقدر أن يرى الملكوت، هنا الرؤيا فيما يخص الملكوت تعني أن يدركها. وهذا حق لأن ملكوت السموات وهي فوق، فالذي ولادته أو كيانه الجديد من فوق يرى ويدرك ما فوق.
- + في الشهادة الثانية: يقول السيد المسيح مفسراً بطريقة عملية كيفية الولادة من فوق: هنا يذكر المعمودية المعمودية من الماء والروح لأن في المعمودية كما يقول القديس بسولس الرسول: «لأن كلكم الذين اعتمدتم بالمسيح قد لبستم المسيح» (غلل ٣: ٢٧). والمعنى واضح أن المعمودية تعطينا سرًّا أن نعيش في المسيح، هذا هو لبس المسيح، أي حياة في المسيح. ويعود المسيح ويشرح: «أنتم في وأنا

فيكم» (يو ١٤: ٢٠). ويوضّعها بولس الرسول: «فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا فيّ» (غل ٢: ٢٠). هذا هو عمل المعمودية بالماء والروح، فهي تؤهّلنا أن نولد من فوق أي نأخذ لنا حياة جديدة من فوق، خلقة جديسدة مسن فوق.

وبطرس الرسول يؤكِّد أن هذا الميلاد الثاني الذي حصلنا عليه بقيامة يسوع المسيح من الأموات هو «حسب رحمته الكثيرة».

هذا التعبير نفسه نسمعه في الرسالة إلى تيطس: «لا بأعمال في برِّ عملناها نحن، بل بمقتضى رحمت خلَّصنا بغسل الميلاد الثاني (المعمودية) وتجديد الروح القدس، الذي سكبه بغنى علينا بيسوع المسيح مخلِّصنا. حتى إذا تبرَّرنا بنعمته نصير ورثة حسب رجاء الحياة الأبدية» (تي ٣: ٥ - ٧). ولكنها تأتي في رسالة القديس يعقوب مختصرة هكذا:

+ «شاء فولدنا بكلمة الحق لكي نكون باكورة من خلائقه.» (يع ١: ١٨) هذه الولادة الثانية يعبِّر عنها ق. يوحنا في إنجيله بألهم «وُلِدُوا من الله.» (يو ١: ١٣)

ويعود القديس يوحنا في رسالته الأُولى ليوضِّح الولادة في المسيح هكذا: «إن علمتم أنه بارٌ هو فـــاعلموا أن كل مَنْ يصنع البر مولود منه» (1يو ٢: ٢٩). ويكرِّر هذا المعنى أيضاً: «كل مَنْ هو مولود مــــن الله لا يفعل خطية لأن زَرْعَه (الكلمة) يثبت فيه، ولا يستطيع أن يخطئ لأنه مولود من الله.» (1يو ٣: ٩)

- + «كل منْ يُحب فقد وُلِدَ من الله ويعرف الله.» (١ يو ٤: ٧)
- + «كل مَنْ يؤمن أن يسُوع هو المسيح فقد وُلِدَ من الله. وكل مَنْ يحب الوالد يحب المولود منــه أيضاً.» (١يو ٥: ١)
- + «كل مَنْ وُلِدَ من الله لا يخطئ بل المولود من الله يحفظ نفسه والشرير لا يمسَّه.» (١يو ٥: ١٨) ويعلِّق على ذلك بولس الرسول في رسالته إلى أهل غلاطية قائلاً:
  - + «ثم بما أنكم أبناء، أرسل الله روح ابنه إلى قلوبكم صارخاً يا أبا، الآب.» (غل ٤: ٦)
    - + «أما نحن أيها الإخوة فنظير إسحق أولاد الموعد.» (غل ٤: ٢٨)

هذا الميلاد الجديد هو ليس بمفهوم تاريخي ولا هو تأمل فوق العادة ولا هو خبرة اختبارية، ولكن الميلاد الجديد بحسب المسيح ولادة حقيقية من فوق يتبنّاها الله بنفسه في شخص يسوع المسيح، فهي بحسب رحمته الكثيرة ومحبته للبشرية الساقطة التي آمنت به وبالابن المُرسَل لخلاصهم كما يراها القديس يوحنا:

«فأعطاهم سلطاناً (ἐξουσίαν = قوة إلهية) أن يصيروا أولاد الله (مولودين من الله).» (يو ١٠ ٢١)

وهكذا ينتقل القديس بطرس بعد ذكره الميلاد الثاني حسب رحمة الله الكثيرة ليدخل في صميم الحياة الجديدة كجوهرها الفعَّال «لرجاء حيّ». وما هو الرجاء الحيِّ الفعَّال في الحياة الجديدة للميلاد الثـــاني إلا الميراث السماوي، فهو تحقيق واستعلان الخلاص الحادث في الميلاد الثاني.

وعلاقة الرجاء الحي بالميراث المعدّ والمحفوظ علاقة حيَّة، فكل منهما قوة الله، بمعنى أن الميراث حسيّ متصل بالرجاء أي بمن يستقبله والرجاء الحيّ متصل بالميراث. وكأن الميراث في الدور العاشر والرجاء في الدور الأول وبينهما مصعد (أسانسير) وليس هو سلماً مصنوعاً باليد ولكن (أسانسير) مسن عمل الملائكة، عندما يحين الميعاد يصعد مباشرة بالذي عنده هذا الرجاء.

والرجاء الحي والميلاد الثاني من عمل غنى رحمة ومحبة قوَّة الله للذي يقبل المسيح ويعيش له واهبـــاً حياته لكي يهبه المسيح حياته. والميراث هو موضوع الخلاص، والخلاص يتحقَّق في الميراث.

أما الذين ليس لهم المسيح فلا ميلاد ثان لهم ولا رجاء ولا ميراث لهم، كما يقول القديس بولس للأمم: + «كنتم في ذلك الوقت بدون مسيح أجنبيين عن رعوية إسرائيل وغرباء عن عهــود الموعـــد. لا رجاء لكم وبلا إله ...» (أف ٢: ١٢)

والميلاد الجديد والرجاء الحيّ والميراث كل هذا يتحقَّق بقيامة المسيح من الأموات، وقد تحقق فيهـــا هذا كله لحسابنا نحن «وأما أنتم فحسد المسيح» (١كو ١٢: ٢٧). فالمسيح تحسَّـــد ومـــات وقـــام لحسابنا. هذا يؤكِّده لنا بولس الرسول في رسالته إلى تيطس:

لذلك حينما جعل القديس بطرس الميلاد الثاني نصًّا إيمانيًّا في (١: ٢٣): «مولودين ثانية لا من زرع يفنى بل مما لا يفنى بكلمة الله الحيَّة الباقية إلى الأبد»، كان في ذهنه أن الميلاد الثاني حالة واقعة محقَّقة فيه وليس مجرَّد إيمان أو ضرورة تغيير. كما وضعها كذلك أيضاً يعقوب الرسول: «شاء فولدنا بكلمة الحق (البشارة بالقيامة) لكي نكون باكورة من خلائقه» (يع ١: ١٨)، لأن المسيح قيل عن قيامته: «قد قام المسيح من الأموات وصار باكورة الراقدين» (١ كو ١٥: ٢٠). ويعود بولس الرسول في نفس الأصحاح ليقول: «ولكن كل واحد في رتبته، المسيح باكورة ثم الذين للمسيح في مجيئه.» (١ كو ١٥: ٢٣)

والقديس بولس في رسالته إلى أهل رومية يعتبر أن الذين وُلِدُوا ثانية لهم "باكورة الزوح الجديد": «بل نحن الذين لنا باكورة الروح، نحن أنفسنا أيضاً نئن في أنفسنا متوقعين التبني فداء أحسادنا. لأنسا بالرجاء خلصنا. ولكن الرجاء المنظور ليس رجاء لأن ما ينظره أحد كيف يرجوه أيضاً. ولكن إن كنا نرجو ما لسنا ننظره (الميراث) فإننا نتوقعه بالصبر» (رو ١٣ - ٢٥). فالقديس بولس يربط هنسا الميلاد الثابي بالروح بالميراث غير المنظور بالرجاء بالصبر.

أما الذي يخصُّنا نحن الذين قد وُلِدنا ثانية لرجاء حي بقيامة المسيح، فيقولها القديس بطرس بصفة الأمر: + «لذلك منطقوا أحقاء ذهنكم صاحين. فألقوا رجاءكم بالتمام على النعمة التي يؤتى بما إلــيكم (ترجمتها الحرفية: التي ستأتي إليكم) عند استعلان يسوع المسيح.» (ابط ١: ١٣)

والذي يهمنا حدًّا من صيغة الأمر الذي يأمر به الذين قد وُلدُوا ولهم رجاء حي بالميراث العتيد، هو أن ما نالوه من غِنَى رحمة الله يلزم جدًّا أن يتحفَّظوا عليه، لأنه عطية قد تمَّت وتحتاج إلى دوامها. فنحن يلزم أن نصحو وَلهتم ونُلقي كل رجائنا على النعمة التي وُهِبَت لنا، هذا كله مجَّاناً بقيامة يسوع المسيح من الأموات.

على هذا الأساس كتب بطرس الرسول هذه الرسالة كلها كتوجيه وحث وترجِّسي للمسيحيين المختارين المتغرِّبين باعتبارهم مولودين ثانية ولهم الرجاء الحي بالميراث المحفوظ، ثم عاد في آخر الرسالة يكرِّر نفس الوعد: «وإله كل نعمة الذي دعانا إلى محده الأبدي في المسيح يسوع بعدما تألَّمتم يسيراً هو يكمِّلكم ويثبِّتكم ويقوِّيكم ويمكِّنكم.» (١ بط ٥: ١٠)

في البداية من أحل «رحمته الكثيرة»، وهنا «كل نعمة».

وفي البداية أيضاً كان «الميلاد الثاني» هو الذي أنشأ الرجاء الحي، وهنا «السدعوة إلى مجده الأبدي» باعتبار أن الميلاد الثاني يُعتبر في حقيقته دعوة إلى مجده الأبدي. والدعوة إلى مجده الأبدي تُحسب بمثابة كارت دعوة مختوم بختم المسيح بحسب صلاة المسيح:

+ «وأنا قد أعطيتهم المحد الذي أعطيتني ليكونوا واحداً كما أننا نحن واحد.» (يو ١٧: ٢٠)

فإن كان الميلاد الثاني قد أنشأ رجاءً حيًّا، فكم تكون الدعوة المختومة بختم المسيح؟ وإن كان الرجاء الحي يشبه الأسانسير (المصعد)، فكارت الدعوة الأبدية يشبه المركبة السماوية مفتوحة الباب.

والاثنان معاً في ذهن بطرس الرسول، إن كان الرجاء الحي أو الدعوة إلى المجد الأبدي؛ فهما يعبّران معاً أنه كان يعيش الميراث المحفوظ في السموات لأجلنا ويعيش المجد الأبدي المُعد له في ذلك اليوم، مثل بولس الرسول الذي يقول:

+ «وأخيراً قد وُضعَ لي إكليل البر الذي يهبه لي في ذلك اليوم الرب ...» (٢ تي ٤: ٨)

وبطرس الرسول أيضاً في رسالتيه الأُولى والثانية يرى أن إكليل البر هذا موهوب لكل مَنْ دعاه الرب:

- + «ومتى ظهر رئيس الرعاة تنالون إكليل المحد الذي لا يبلى.» (١بط ٥: ٤)
- + «كما أن قدرته الإلهية قد وهبت لنا كل ما هو للحياة والتقوى بمعرفة الــــذي دعانــــا بالمجـــــــــــــــــــ والفضيلة، اللذين بهما قد وهب لنا المواعيد العُظمى والثمينة، لكي تصيروا بها شركاء الطبيعة الإلهية.» (٢بط ١: ٣ و٤)

كما أن بطرس الرسول هذه الرسالة يدعونا للشركة معه في الميلاد الثاني والرحاء الحي والدعوة إلى محده الأبدي، كالقديس يوحنا الرسول الذي يدعونا إلى الشركة مع الرسل في الشركة مع الآب والابن يسوع المسيح التي يعيش فيها هو:

+ «الذي رأيناه وسمعناه نخبركم به لكي يكون لكم أيضاً شركة معنا. وأما شركتنا نحن فهي مــع الآب ومع ابنه يسوع المسيح. ونكتب إليكم هذا لكي يكون فرحكم كاملاً.» (١يو ١: ٣ و٤)

هذه كلها - يقول القديس بطرس - إنها من أجل رحمة الله الكثيرة، وكل نعمته!!

ويرى الأقدمون أن بطرس الرسول يتوجَّه نحو الرجاء الحي كما يتوجَّه بولس الرسول نحو الإيمان. فالإيمان عند بولس الرسول يخلِّصنا من ماضينا الكثيب وبطرس الرسول يرى الرجاء أنه يحملنا إلى أن تتحقَّق الدعوة. وبالنسبة لنا نحن فالرجاء الحي مناسب جدًّا لأن الرب قد تأخَّر مجيئه وتأخر الاستعلان الذي ننتظره بفارغ الصبر، وتأخُّر مجيئه لا يؤخذ على أنه تباطؤ ولكن لكي يعطي فرصة للداخلين.

١: ٤ «لِمِيرَاثٍ لاَ يَفْنَى وَلاَ يَتَدَنَّسُ وَلاَ يَضْمَحِلُّ، مَحْفُوظٌ فِي السَّمَوَاتِ لأَجْلِكُمْ».- -

يبتدئ القديس بطرس من هذه الآية يصف ما هو الرجاء الحي وسببه. وإن كان يبدو أن المـــيراث

المرجو مرتبط بالميلاد الثاني أكثر من الرجاء الحي، ولكن واضح أن الميراث بالنسبة للرجاء الحـــي هـــو موضوع الرجاء المبارك.

ويلاحظ القارئ أن الميراث الموصوف هنا يفيد في العهد الجديد نوعاً مـــن الملكيـــة المحفوظـــة في السموات، وهذا واضح من مثل المسيح والكرَّامين:

+ «وأما الكرَّامون فلما رأوا الابن قالوا فيما بينهم: هذا هو الوارث، هلموا نقتله ونأخذ ميراثـــه.» (مت ٢١: ٣٨)

أما عند القديس بطرس هنا فهو يعني إكمال ملكوت الله بكل وعودها.

والقديس بولس يوضِّح ذلك في رسالة العبرانيين هكذا:

+ «ولأجل هذا هو وسيط عهد حديد لكي يكون المدعوون، إذ صار موت لفداء التعديات التي في العهد الأول، ينالون وعد الميراث الأبدي.» (عب ٩: ١٥)

وهكذا يتضح أن الرجاء الحي في ذهن القديس بطرس هو توقعات الميلاد الثاني.

وأوصاف الميراث هنا توضّع مدى عظمة هذا الميراث في إيمان القديس بطرس الذي يود أن ينقله لنا، وواضع من وصف القديس بطرس في قوله: «ميراث لا يفين، ولا يتدنّس، ولا يضمحل». واستخدام القديس بطرس لأدوات النفي هنا هي الوسيلة الوحيدة لوصف الإيجابيات المجهولة في السماء عندما نتحدّث عنها هنا على الأرض، كمثلما يصف القديس بطرس - في موضع آخر - الحياة فوق، أي حياة الميراث السمائي، بألها نعمة: «معطين إيَّاهنَّ كرامة (النساء) كالوارثات أيضاً معكسم نعمة الحياة» (١ بط ٣: ٧). كما يصف أيضاً الحياة فوق ألها بركة: «لهذا دُعيتم لكي ترثوا بركة» (١ بط ١٠ ع) فالنعمة والبركة في دعوات الآباء إنما تفيد الميراث السماوي. كما وصف الميراث أيضاً بأنه هو الخلاص: «بإيمان لخلاص مستعد أن يُعلن في الزمان الأخير.» (١ بط ١: ٥)

ولكي يقرِّب القديس بطرس رجاء وانتظار وثقة الميراث السمائي، لا يتركه لتخيُّل الذهن، ولكسن يحقِّقه أنه «محفوظ في السموات لأجلكم»، باعتباره كنوزاً مكنونة تنتظرنا وسسوف نراها، والستي ستُستَعلَن حقًا عند استعلان يسوع المسيح.

١: ٥ «أَنْتُمُ الَّذِينَ بِقُوَّةِ اللهِ مَحْرُوسُونَ، بِإِيمَانِ، لِخَلاَصٍ مُسْتَعَدِّ أَنْ يُعْلَنَ فِي الزَّمَانِ الأَخِيرِ».
 أصل الفكر في هذه التقوية ليست لكي تضعُ شروط القبول فوق والتي على أساسها يكون الرجاء

لميراث السماء، ولكنه يحقِّق السبب الذي عليه يتوقَّع المؤمن المضطهد هذا النصيب. فالقديس بطرس لا يركِّز على «قوَّة الله» ولكن على كلمة «محروسون بإيمان» القائمة على قوة الله، والسبب في قوة الله الفاعلة هو «الإيمان»، لأن الإيمان المسيحي يحتوي على الحق الكامل غير المعتمد على المنظور، وأساس الإيمان بالمسيح هو الاعتقاد والنظر في إرادة الله المنعمة بطبيعتها. ويلزم على القارئ أن يفرِّق بسين «الميراث» و «الخلاص» لأن الميراث هو الصورة من بعد، أما الخلاص فهو حالة واقعة.

والقديس بطرس بقوله: «يُعْلَن» يقصد أن الأمر مخفي الآن وغير منظور، وكذلك كل ما في السماء فهو معرَّضٌ للإعلان باستعلان المسيح. فالخلاص الآتي في المستقبل مستعد للظهور. أما مستى يكون الزمان الأخير فهو مخفي عن العين، ولكن القديس بطرس يترقَّبه سريعاً – بالرجاء الحي الذي فيه.

١: ٦ «الَّذِي بِهِ تَبْتَهِجُونَ، مَعَ أَلْكُمُ الآنَ – إِنْ كَانَ يَجِبُ – تُحْزَنُونَ يَسِيراً بِتَجَارِبَ مُتَنَوِّعَةٍ».

أو قد تُترجم: «الذي تبتهجون به مع أنه الآن عليكم أن تُحرَّبوا بتحارب عديدة إنما مدة يسيرة».

يبتدئ القديس بطرس هنا بالكلمة الخاصة بالإيمان المسيحي «السذي بسه تبتسهجون»  $\hat{\phi}$   $\hat$ 

ولكن يعترض فرحة إيمان المسيحي بالمستقبل والزمن الأحير الذي سيُستعلن فيه الخلاص والمـــيراث المُعَد، ما يعبَّر عنه بالجملة الاعتراضية «مع أنكم الآن إن كان يجب تحزنون يسيراً بتجارب متنوعـــة»، أي أنه في الحاضر الزمني المعروض علينا الآن بالفعل توجد أحزان التجارب المتنوعة، ولكن بالرغم من ذلك، كان التأكيد والتشديد على الفرح بالخلاص الآتي الذي يفوق الأحزان القليلة للتجارب المتنوعة.

وهذا الفرح السائد هو بسبب مجيء كلمة «تبتهجون» في صيغة المضارع المستمر لتعطي قوة وسيادة على المعنى، لأن زمن المضارع الممتد إلى المستقبل يعطي تأكيداً لفرح المستقبل حتى ولو كانت هناك عثرات. لأنه بحسب قواعد تركيب الجملة اليونانية نجد أن الشعاع المنبثق من كلمة «تبتهجون» يغطّى على تجارب الزمن اليسير حتى ولو كانت في الحاضر الآن.

وواضح من أسلوب الرسالة أن القديس بطرس يتَّجه ناحية تعزية هؤلاء المتغرِّبين في الشتات، ولكن لا يُرسل أسباب التعزيات والفرح على غير أساس، بل وضع الأساس أولاً بالميلاد الجديد أو المسيرات المعد أو معونات الله في الحفظ والرعاية، ولكنه لم يتغاض عن الآلام التي يجوزونها وهي وقتية وزائلسة، ولكن أسباب الابتهاج ثابتة وأبدية ووشيكة الاستعلان.

١: ٧ «لكَيْ تَكُونَ تَزْكِيَةُ إِيمَانِكُمْ، وَهِيَ أَثْمَنُ مِنَ الذَّهَبِ الْفَانِي، مَعَ أَنَّهُ يُمْتَحَنُ بِالنَّارِ، تُوجَدُ لِلْمَدْحِ
 وَالْكَرَامَة وَالْمَجْدُ عَنْدَ اسْتَعْلاَن يَسُوعَ الْمَسيح».

كلمة «لكي»: تعود للجملة السابقة «إن كان يجب تحزنون يسيراً بتجارب متنوعة». ففيما هو هنا يحاول أن يعزِّي القرَّاء، يعدهم بتزكية إيمالهم أكثر مما يتعزَّى أهل العالم بالذهب وهو سلعة فانية إلا أنه بمتحن بالنار. وأما تعزية إيمانكم فتوجد للمدح والكرامة والمجد عند استعلان يسوع المسيح.

وكلمة «تزكية» δοκίμιον تأتي دائماً كنتيجة للتجربة واحتمالها كما في (يــع ١: ٣)، (يــع ١: ١٢)، (رو ٥: ٣ و٤)، (٢كو ٢: ٩)، (في ٢: ٢٢). على أن التزكية لا تكون بسبب التجربة ولكن بسبب احتمال التجربة. فالتزكية هنا واقعة على الإيمان.

والمعنى الروحي العميق هو أنه باستعلان يسوع المسيح يظهر الإيمان الذي دخل التجربة أنه تصـــفًى وتطهَّر وتنقَّى من الشوائب كما يتنقَّى الذهب بالنار. فالتجربة تُحسب أنها اختبار للإيمان ليزيده نقاءً.

## شرح مفهوم الألم من أجل المسيح عند القديس بطرس:

يعتمد القديس بطرس في شرحه للألم من أجل المسيح على الآية التالية:

+ «احسبوه كل فرح يا إخوتي حينما تقعون في تجارب متنوعة. عالمين أن امتحان (= تزكيسة احسبوه كل فرح يا إخوتي حينما تقعون في تجارب متنوعة. عالمين أن امتحان (= تزكيسة المتحان (= ت

كذلك يأتي مفهوم الآلام عند القديس بطرس مشابهاً لما جاء عند القديس بولس الرسول:

+ «... ربنا يسوع المسيح الذي به أيضاً قد صار لنا الدحول بالإيمان إلى هذه النعمة التي نحسن فيها مقيمون ونفتخر على رجاء مجد الله (الأفضل ونتهلًل مترجّين مجد الله). وليس ذلك فقط بل نفتخسر أيضاً في الضيقات عالمين أن الضيق يُنشئ صبراً والصبر تزكية والتزكية رجاء.» (رو ٥: ١ - ٤)

وبمقارنة ما جاء هنا مع ما جاء في رسالة القديس بطرس الأُولى يتضح أنه كان هناك تقليد رسولي وراء هذه الآيات المتشابحة يضيء حقيقة واحدة. أما الاختبار بالتجربة وتشبيهه بفحص وتنقية الذهب أو الفضة، فقد جاءت في (مــز ٦٦: ١٠): «لأنك جرَّ بتنا يا الله محَّصتنا كمحص الفضة».

والقديس بطرس يرى أن التجارب تشير إلى تقييم الإيمان في المستقبل عند استعلان يسوع المسيح. فالإيمان الصادق إنما يخرج من التجربة والآلام ويؤول إلى الفرح والمجد والكرامة وذلك عندما تُسستعلن المخفيات عند البشر: «لأنه ليس خفي لا يُظهّر ولا مكتوم لا يُعلم ويُعلن» (لو ١٠ ١٧)، وأيضاً: «إذن لا تحكموا في شيء قبل الوقت حتى يأتي الرب الذي سينير خفايا الظلام ويُظهّر آراء القلوب وحينئل يكون المدح لكل واحد من الله.» (١ كو ٤: ٥)

وعند القديس بطرس فإن الآلام والنكد الذي يقابله المؤمن إنما هو الوجه الآخر للحقيقة التي تــــدل على الخلاص إنما بطريقة خفية مخفية الآن.

كما أن تشبيه التحارب والآلام بالذهب الذي يُفحص بالنار يُظهر هنا حقيقة هامة للغايــة فهــو يفصل الحق عن الغش، وبذلك تظهر الآلام ألها لا تهدف إلى بحرَّد التحربة للإيمان بل هي ضرورة مطلقة لتنقيته. لأن الإيمان النقي والصادق هو أثمن حدًّا من الذهب الفاني. فالحاحة إلى الآلام هي الحاحــة إلى نقاوة الإيمان وتنقيته ليظهر مطابقاً للحق. وهكذا ولو أن الآلام تظهر في بدايتها ألها اختبار ولكنــها في حقيقتها هي نوع من إعلان المغفرة.

١ «الَّذِي وَإِنْ لَمْ تَرَوْهُ تُحِبُّونَهُ. ذلك وَإِنْ كُنْتُمْ لا تَرَوْنَهُ الآنَ لكنْ تُؤْمِنُونَ بِهِ فَتَبْتَهِجُونَ بِفَرَحٍ لاَ يُنْطَقُ به وَمَجيد».

هنا ينتقل القديس بطرس بأولاده من الميراث والخلاص إلى استعلان يسوع المسيح نفسه أنه يلزم أن يكون موضع محبة وفرح وابتهاج. والإنسان عادة يحب الذي يراه ويفرح به «ففرح التلاميك إذ رأوا الرب» (يو ٢٠: ٢٠). ولكن هنا القديس بطرس يوضِّح لهم ألهم ولو ألهم لم يروا المسيح بالجسك لكنهم يؤمنون به ويفرحون فرحاً روحياً أعظم من أي فرح آخر في العالم، فهو فسرح محيد، فسرح يصاحب المحد، لأن محبة المسيح هي بحد ذاتها ناتجة من مجرَّد التعرُّف به وإدراكه بسالروح أو الكتسب. ومعرفة المسيح تفوق جدًّا أي معرفة لأي شيء آخر في العالم، لأن معرفة الرب يسوع لا تنتج من مجرَّد معرفة نظرية ولكن هي نتيجة حلول المسيح وشركة حب في القلب لدرجة تفوق إحساس الإنسان معرفة نظرية مع الرب يسوع ليست حياة تعليم بل حياة شركة وتعرُّف متبادل، كما يقول بسولس الرسول: «أحيا لا أنا بل المسيح يحيا فيً» (غل ٢: ٢٠)، فأصبحت محبة الرب يسوع أكثر من محبسة الرسول: «أحيا لا أنا بل المسيح يحيا فيً» (غل ٢: ٢٠)، فأصبحت محبة الرب يسوع أكثر من محبسة

شرح رسالة بطرس الرسول الأولى – م ٤

الإنسان لنفسه أو لأي إنسان آخر مهما كان. وهنا يرفع القديس بطرس فكرنا إلى إدراك حالمة استعلان المسيح بالرغم من أننا لا نراه. وليس مجرَّد إدراك يسوع المسيح فقط بل الإيمان الشديد من كل النفس وكل الفكر وكل القدرة حسب الوصية الأولى في العهد القديم. وشدَّة هذا الإيمان حينما يمسلأ الفكر والقلب يرتفع بحالة النفس إلى فرح قوي وبحيج لا يمكن التعبير عنه بالكلام.

ويتفق كثير من الشُّرَّاح الأتقياء على أنه في القول: «إن كنتم لا ترونه الآن لكن تؤمنون به فتبتهجون بفرح لا يُنطق به ومجيد»، يتضح أن الابتهاج هو الآن في الحاضر وليس مؤجَّلاً إلى المستقبل. لأن فاعلية الإيمان الحق يؤثِّر في الحاضر ويُستعلن في المستقبل. فالابتهاج بالإيمان بالمسيح يستم الآن في الحاضر الزمني ويُستعلن في المستقبل باستعلان المسيح نفسه.

ولتأكيد صحة القول أن هذا يحدث في الحاضر، نرى أن الفرح والابتهاج هما حــزاء الإيمــان في الحاضر، كذلك قوله «لا يُنطق به» يقصد به حاضر التعبير بالكلام، فالذي نفرح ونبتهج به لا يمكــن التعبير عنه.

على أن القديس بطرس يعود في الأصحاح الرابع من هذه الرسالة ويطمئن سامعيه وقارئيــه بــأنهم سيفرحون به في استعلان مجده حتى وإن كانوا يفرحون به من الآن ويبتهجون به وإن كانوا لا يرونه: «بل كما اشتركتم في آلام المسيح، افرحوا لكي تفرحوا في استعلان مجده أيضاً مبتهجين» (١بــط ٤: ١٣). والمعنى هنا عميق غاية العمق إذ يضع شرط فرحنا وبمجتنا عند استعلان المسيح أن نكــون الآن وفي الحاضر ونحن متألمون من أجل اسمه فرحين ومبتهجين.

وكأن القديس بطرس يقول: إن كنتم الآن تفرحون به وتبتهجون وأنتم لا ترونه، فإنكم ســــترونه حتماً وتفرحون برؤياه وتبتهجون، أو ربما أن فرحكم الآن وابتهاجكم بالمسيح وأنتم لا ترونه سيكمل ويُتوَّج بفرح وابتهاج الاستعلان.

وكلمة «فرح لا يُنطق به ومجيد» تعني الفرح الذي ينتهي بالمجد ويكمل به.

١: ٩ «نَائِلِينَ غَايَةَ إِيمَانِكُمْ خَلاصَ النُّفُوسِ».

وهنا يأتي سر الفرح الذي هو غاية أو ثمرة إيمانكم في الكنيسة والعالم. فبعد الفرح والبهجة بحضرة الرب تمتد الفرحة الكارزة والخادمة لتبلغ منتهى آمالها خلاص النفوس الأخرى.

وكلمة «نائلين» كلمة بليغة، وهي الفعل κομίζω . وجاءت أيضًا في نفس الرسالة (٥: ٤) يمعنى

«تنالون»، وتجيء في العهد الجديد بمعنى «المعيَّن أن نناله» في نهاية الدينونة، كما جاءت في (٢بـط ٢: ١٣)، (٢كو ٥: ١٠)، (أف ٦: ٨)، (كو ٣: ٢٥). وهي لا تُحسب حائزة أو نوال إكليل، ولكنها تُحسب كنهاية للإيمان وحسب، أي النهاية التي تدير الإيمان وتوجِّهه من البدء، الذي هو هنا خــلاص النفس. وهي تأتي هنا بمعنى كمال الخلاص الذي يناله المؤمن في النهاية، خاصة الذي سيشترك فيه مــع الآخرين في الزمان الأخير.

١٠ - ١٠ «الْخَلاَصَ الَّذِي فَتَشَ وَبَحَثَ عَنْهُ أَنْبِياءُ، الَّذِينَ تَنَبَّأُوا عَنِ النَّعْمَةِ الَّتِي لأَجْلِكُمْ، بَاحِثِينَ أَيُّ وَقْت أَوْ مَا الْوَقْتُ الَّذِي كَانَ يَدِلُّ عَلَيْهِ رُوحُ الْمَسِيحِ الَّذِي فِيهِمْ، إِذْ سَبَقَ فَشَهِلَا بَالْآلاَمِ الَّتِي لِلْمَسِيحِ، وَالأَمْجَادِ الَّتِي بَعْدَهَا. الَّذِينَ أُعْلِنَ لَهُمْ أَلَهُمْ لَيْسَ لأَنْفُسهِمْ، بَلْ لَنَا كَانُوا يَخْدَمُونَ بِهذِهِ الأُمُورِ الَّتِي أُخْبِرُتُمْ بِهَا أَنْتُمُ الآنَ، بوَاسطَة الَّذِينَ بَشَرُوكُمْ فِي الرَّوحِ الْقُدُسِ الْمُرْسَلِ مِن السَّمَاءِ. الَّتِي تَشْتَهِي الْمَلاَئِكَةُ أَنْ تَطَلِعَ عَلَيْهَا».

القديس بطرس هنا يرد على سؤال مخفي يتردَّد في كل نفس: هل الخلاص عمل مؤجَّل سيُعرف في آخر الدهور؟

فلكي يبتدئ الكلام أراد أن يصوِّر لنا الخلاص عند الأنبياء، كيف كان عندهم الخلاص شيئاً ثميناً مميناً عندهم الخلاص شيئاً ثميناً عددًا وعظيماً جدًّا، وكان هو الموضوع الذي يبحثون عنه بحرَّد بحث، ويبحثون عن زمنه. هذا يضعه القديس بطرس أمام القارئ لكي يعرف أن الخلاص الذي في يديه والذي قد استلمه وحصل عليه بالإنجيل، كان عند الأنبياء موضوعاً عسيراً صعب المنال بل وتشتهي حتى الملائكة أن تطلع على ما هذا الخلاص وكيف سيكون!

## «الخلاص الذي فتَّش وبحث عنه أنبياء، الذين تنبَّأوا عن النعمة التي لأجلكم»:

«باحثين أي وقت أو ما الوقت الذي كان يدل عليه روح المسيح الذي فيهم،

إذ سبق فشهد بالآلام التي للمسيح والأمجاد التي بعدها»:

هنا يدخل القديس بطرس في اختصاصات الأنبياء الذين تنبَّأُوا عن النعمة التي لأجلنا، فكان همُّهم أن

يحدِّدوا الوقت أو حال الزمن الذي كانوا يشعرون به في روحهم إيحاءًا مسن روح المسسيح، لأن روح المسيح نفسه كان يشير إلى الكتب التي تنبَّأت عن آلامه وعن قيامته. فهذا كان همّ الأنبيساء أيضساً إذ كانوا مدركين أن المسيَّا سيدخل آلاماً شديدة.

وهنا «الأبحاد» تأتي بالجمع، بمعنى أنه سيُعلن وقتها «أيَّ وقت أو ما الوقت» على الأرض، والباقي محجوز لإعلانه فيما بعد، لذلك جاءت بالجمع. ونسمعها كثيراً من المسيح أنه كان يشمير لآلام ابسن الإنسان وقيامته «حسب الكتب» قاصداً الأنبياء.

وهذا أوضحه القديس بولس حدًّا في رسالته الأولى إلى أهل كورنتوس:

+ «فإنني سلَّمت إليكم في الأول ما قبلته أنا أيضاً أن المسيح مات من أجـــل خطايانـــا حســـب الكتب، وأنه دُفن وأنه قام في اليوم الثالث حسب الكتب.» (١كو ١٥: ٣ و٤)

وهنا القديس بولس أيضاً ينقل لنا ما تسلُّمه من الكنيسة الأولى وتعليمها حسب الكتب.

كذلك نحد المسيح نفسه يُعلن هذا لتلميذي عمواس:

+ «فقال لهما أيها الغبيان والبطيئا القلوب في الإيمان بجميع ما تكلَّم به الأنبياء، أما كان ينبغسي (must) أن المسيح يتألَّم بهذا ويدخل إلى بحده. ثم ابتدأ من موسى ومن جميع الأنبياء يفسِّر لهما الأمور المختصَّة به في جميع الكتب.» (لو ٢٤: ٢٥ – ٢٧)

وتأتينا الشهادة واضحة في أول عظة لبولس الرسول، إذ يكشف أن أقوال الأنبياء كانت معروفة وكان كثيرون ينتظرون الموعد لأنهم أدركوا ما قاله الأنبياء: «لأن الساكنين في أورشليم ورؤساءهم لم يعرفوا هذا. وأقوال الأنبياء التي تُقرأ كل سبت تمَّموها إذ حكموا عليه.» (أع ١٣: ٢٧)

هذا كله يوضِّح لنا دقة القديس بطرس ومعرفته الجيدة بالتقليد النبوي واليهودي. وكان بطرس الرسول يقدِّر قيمة الأنبياء وقيمة نبوَّاهم إلهياً: «لأنه لم تأت نبوَّة قط بمشيئة إنسان بل تكلَّم أناس الله القديسون مسوقين من الروح القدس» (٢ بط ١: ٢١). وهُو سبق وقال هنا عن الروح القدس إنه «روح المسيح» لأن الروح القدس يشهد للمسيح. فقول القديس بطرس «روح المسيح الذي فيهم» يدل على سَبْق وجود المسيح. كما أن سَبْق وجود المسيح ظهر مرَّة في الصخرة التي كان يستقي منها الشعب في البرية: «وجميعهم شربوا شراباً واحداً روحيًا، لألهم كانوا يشربون من صحرة روحية تابعتهم والصخرة كانت المسيح.» (١ كو ١٠: ٤)

«الذين أُعلن لهم ألهم ليس لأنفسهم، بل لنا كانوا يخدمون بهذه الأمور الـــــي

# أُخبرتم بها أنتم الآن بواسطة الذين بشَّروكم في الروح القدس المُرســل مــن السماء التي تشتهي الملائكة أن تطَّلع عليها»:

هنا المعنى دقيق للغاية. وإمكانية الخطأ في فهم الآية يقلب موازين عمل الأنبياء وعمل الروح القدس. فالمعنى لا يُؤخذ أنه قد أُعلن لهم ألهم يخدمون المسيحيين الآتين، ولكن أعلن الروح القدس الذي فسيهم أن آلام المسيح وقيامته أو أمجاده لا تخدمهم هُم وإنما تخدم الآتين بعدهم. أي ألهم يتنبَّأون لغيرهم وليس لأنفسهم. وألهم أثمُّوا عملهم من جهة الخلاص القادم بألهم تنبَّأوا عنه فقط، ولكن ليس لأنفسهم.

وهكذا ما بُشِّر به المسيحيون إنما هو الحاصل الذي تنبًّا عنه الأنبياء. فدورهم في الخلاص لم يَزِدْ عل كونهم تنبَّأوا عنه كنعمة ستوهب للجيل الذي سيظهر فيه المسيَّا ويتألَّم ويقوم.

على أن البشارة والنعمة التي بلغت المسيحيين كانت من قوة ودفع الروح القدس كما سبق ونبَّه عنها المسيح: «أوصاهم أن لا يبرحوا من أورشليم (للبشارة) بل ينتظروا موعد الآب ... فسستتعمَّدون بالروح القدس ليس بعد هذه الأيام بكثير» (أع ١: ٤ و٥)، «فأقيموا في مدينة أورشليم إلى أن تُلبسوا قوَّة من الأعالي» (لو ٢٤: ٤٩). كذلك القديس بولس لم يُرسَل للبشارة إلا بعد أن اعتمد وحلَّ عليه الروح القدس.

أما ما تشتهي الملائكة أن تعرفه أو تطلع عليه فهو: ما الذي تم في الخلاص؟ لأن الخلاص معناه قبول الإيمان بالقيامة من الأموات للدخول في الخليقة الجديدة التي وُلدَت بقيامة المسيح من الأموات بحسب قول بطرس الرسول في رسالته، والخليقة الجديدة هي البشرية التي قبلت المسيح وآمنت واشتركت في حسده ودمه بعد العماد فصارت خليقة سماوية. فالجديد على الملائكة والذي تشتهي حتى الآن أن تدركه هو ما هي الخليقة الجديدة المقدَّسة في المسيح والمتحدة فيه والمدعوة للشركة مع الآب أيضاً؟ هذا فائق على الملائكة ورؤساء الملائكة وكل الخليقة السماوية. لذلك يقول بولس الرسول منوِّها على ذلك أن معرفة الملائكة وكل الخلائق العليا السماوية بالخليقة الجديدة أي الكنيسة هو الدور المُلقَسى على الكنيسة لكى تقوم به:

+ «لكي يُعرَّف الآن عند الرؤساء والسلاطين في السماويات، بواسطة الكنيسة، بحكمة الله المتنوِّعة، حسب قصد الدهور الذي صنعه في المسيح يسوع ربنا.» (أف ٣: ١٠ و١١)

هذا الاستعلان الفائق الذي أعلن للقديس بطرس يكشف مدى عمق معرفة هذا الرسول بقيمة الخلاص ودرجة المسيحية على المستوى السمائي.

#### (1:71 - 17):

هذا مقطع هام حدًّا في الأصحاح الأول لأنه يعرض الرجاء في الآية (١٣) متكاملاً مع الآية (٢١) كأمر مُلزم أو وصية أولى في الحياة المسيحية المتكاملة؛ مدلِّلاً على لزومية الرجاء المسيحي الحيي في الآيات (١٣) - ١٧) من وجهة نظر هدف المسيحية ووجودها، وفي الآيات (١٨ – ٢١) من وجهة نظر أصل وجود المسيحية. فالرجاء يُنظر إليه هنا عند القديس بطرس أنه القاعدة الأساسية للسلوك المسيحي، وفي الاستعلان ستعُم النعمة مقابل الدينونة حسب الأعمال. وتوصية بطرس الرسول: «سيروا زمان غربتكم بخوف» تناسب الدينونة القادمة، ولكن الرجاء الحي يناسب النعمة التي ستُستعلن. وبين المسيرة أمام الله بخوف والرجاء المُلقى على النعمة تأتي وصية «كونوا قديسين» (١٤ – ١٦) وتُحسب كأساس للمسيحية.

١٣ «لِذَلِكَ مَنْطِقُوا أَحْقَاءَ ذِهْنِكُمْ صَاحِينَ، فَٱلْقُوا رَجَاءَكُمْ بِالتَّمَامِ عَلَى النَّعْمَةِ الَّتِي يُؤْتَى بِهَا إِلَيْكُمْ
 عَنْدَ اسْتِعْلاَنِ يَسُوعَ الْمَسِيح»

#### «منطقوا أحقاء ذهنكم»:

فعل «يتمنطق» في اللغة القديمة يعني "يربط وسطه بحزام استعداداً للحرب أو المشي أو الجسري أو أي نوع من الجهاد الذي يحتاج إلى استحماع القوى".

فعبارة «منطقوا أحقاء ذهنكم» بالتالي تعني: استعدوا للجهاد والفهم والتيقُظ، لذلك يضيف إليها: «صاحين» أي منتبهين إلى أعماق المعنى ودقة التعبير.

وبطرس الرسول له الحق أن يبدأ هذا المقطع من الأصحاح بأن نكون في غاية الاسستعداد السذهني للفهم والمتابعة، لأن المعاني هامة جدًّا وعميقة أيضاً. وبمقارنة هذا بما جاء في رسالة العبرانيين (١:١٢) يتضح جداً أن هذا تقليد رسولي لكي يتيقًظ القارئ أو السامع للكلام الصعب: «لذلك نحن أيضاً إذ لنا سحابة من الشهود مقدار هذه محيطة بنا (أرواح القديسين) لنطرح كل ثقل والخطية المحيطة بنا بسهولة ولنحاضر بالصبر في الجهاد الموضوع أمامنا» (عب ١٠٢: ١). وباختصار وبحسب لغة الحاضر نختصرها ونقول: "انتبهوا".

وقصد القديس بطرس من الآية أن نكون على درجة استعداد روحي لتقبُّل وصايا الله وفهمها. فكون العقل يكون متمنطقاً وصاحياً يعني أنه لا تعوقه أي شهوة أو انجذاب بشيء حسدي دنيوي، أي يكون على مستوى الاستعداد لسماع صوت الله: «تكلَّم يا رب لأن عبدك سامع» (١صــم ٣: ٩). كما يقول بولس الرسول لتلميذه تيموثاوس: «وأما أنت فاصْحُ في كل شيء ...» (٢ ي ٤: ٥). فهو تعبير رسولي ممهد للوصية القادمة، أي إلقاء الرجاء بالتمام على النعمة - هنا احتياج شديد لذهن صاح لفهم ومتابعة قيمة الرجاء ووضعه على النعمة بكل إمكانية الذهن والقلب والضمير. يمعنى أن يكسون الرجاء بثقة كاملة، بضمير غير منقسم ولا متشكّك، وتكون العزيمة موجودة دائماً لمقاومة أي ضعف أو تشكّك، وإخضاع النفس والفكر لإرادة وضع الرجاء بالتمام على النعمة بثقة. لأن رجاء الإنسان ملوَّث بآمال وشهوات الدنيا، أما الرجاء الذي على مستوى الروح فيكون بثقة في النعمة التي تحمل الإنسان كأم تحمل طفلها الصغير وتعبر به الطريق الصعب. والرجاء المُلقى بالتمام على النعمة يكون خالياً من شهوات الدنيا وميول الجسد وآمال العالم.

والذي يلقي رجاءه بالتمام على النعمة لا ينغلب من التهديدات والعوز والضيق والمضايقات ولا ينغلب للألم، كما يصف بولس الرسول وضع امرأة أرملة تقية مؤمنة:

+ «ولكن التي هي بالحقيقة أرملة ووحيدة فقد ألقت رجاءها على الله وهي تواظب (على) الطلبات والصلوات ليلاً ونماراً.» (١ تي ٥: ٥)

والقديس بطرس هنا لا يصف الرجاء ولكن يصف القاعدة والأساس الذي ينبغي أن يُسبى عليسه الرجاء، أي أن يكون رجاؤنا حيًّا بالنعمة، فعَّالاً على أساس تدخُّل النعمة، لابد أن يبلغ مقصده بالنعمة ولابد أن يستعلن هذا الرجاء الحي في النهاية باستعلان المسيح والنعمة. وهل هو صعب أن نجعل رجاء خلاصنا حيًّا بحياة المسيح ومُلقى على النعمة التي هي قوَّة الله للخلاص؟

+ «لأنكم بالنعمة مُخلُّصون بالإيمان وذلك ليس منكم، هو عطية الله.» (أف ٢: ٨)

والنعمة لن تُعوزْنا أبداً فنحن أخذنا من ملء المسيح نعمة فوق نعمة كما يقول يوحنا الرسول (يو ١: ١٦).

# 1: 1 «كَأُوْلاَدِ الطَّاعَةِ، لاَ تُشَاكِلُوا شَهَوَاتِكُمُ السَّابِقَةَ فِي جَهَالَتِكُمْ».

الطاعة هنا ὑπακοῆς مطابقة تماماً ومستمدَّة من الآية الثانية من الرسالة «في تقديس الروح للطاعـــة» (١: ٢) وهي ذات أهمية لأن الروح الذي يشملنا كأولاد الله المؤمنين هو روح الطاعة: «مع كونه ابناً تعلَّم الطاعة مما تألَّم به. وإذ كُمِّل صار لجميع الذين يطيعونه سبب خلاص أبدي.» (عب ٥: ٨ و٩)

فهنا القديس بطرس يقصد بكلمة «أولاد» أو "أبناء" صلتهم بالله كأولاد الله أو كمسيحيين قلد

أطاعوا الإيمان.

وكلمة «تشاكلوا» هنا تعني: يرجعوا إلى الشهوات القديمة التي عاشوها في جهالة الإيمان بالمسيح، وهي عادات نحسة ومرذولة ومفاسد الزنا والخمر، وهو هنا يحذّر من العادات.

والقديس بطرس يقصد بالذات عادات وأخلاق ما قبل المعمودية للإنسان العتيق، والخروج من العادات القديمة للإنسان العتيق لا يأتي بالأمر أو التوصية أو التوسُّل ولكن "بالموت" الذي نمارسمه في المعمودية، مشاركة بالإيمان في موت الرب عن خطايا وجهالات الإنسان العتيق: «لكي نموت عن الخطايا فنحيا للبر» (١ بط ٢: ٢٤). فبطرس الرسول هنا يدعو إلى مراجعة النفس والتعهُّد الذي خضعنا له في المعمودية لنموت مع المسيح ونسلك في جدَّة الحياة ونترك جهالاتنا الأولى. لأن كلمة «أولاد الطاعة» تعني بني المعمودية.

## ١: ١٥ «بَلْ نَظِيرَ الْقُدُّوسِ الَّذِي دَعَاكُمْ، كُونُوا أَنْتُمْ أَيْضاً قِدِّيسِينَ فِي كُلِّ سِيرَةٍ».

هنا تظهر بوضوح نية القديس بطرس في قوله: «أولاد الطاعة» الذي يعني به دعوة الله للمعمودية. فالله الذي دعاهم لقبول الإيمان وهيًا لهم فرصة أو نعمة المعمودية قدوس هو، والذي يعتمد يعتمد للمسيح ابن الله القدوس، أي يكون تابعاً أو عبداً له. فكل إنسان قبل المعمودية هو أولاً وقبل كل شيء عبد ليسوع المسيح لأنه تعهّد بطاعته كما يطيع العبد سيده، حتى ولو كان الملك نفسه، فهدو عبد ليسوع المسيح. والمعمودية بحد ذاتها هي سر الدخول في شركة المسيح، شركة موته وقيامته. وشدركة المسيح تُحتِّم القداسة. هذا هو معنى قول القديس بطرس: نظير القدوس ابن الله الذي دعاكم لقبول المعمودية باسمه كونوا أنتم قديسين عمليًا بالقلب والفكر والعمل وكل سيرة. ومعنى هذا الأمر أو هذه الوصية «كونوا قديسين» هو أمر تحذيري، لأن عدم القداسة كشركة في قداسة المسيح معناه القطع من الشركة السرية مع المسيح، مثل العبد الذي يخون سيده، علماً بأن الذي يقدِّسنا في المعمودية هو الروح القدس لنصير أولاداً لله وأتباعاً بالروح والحق للمسيح، فأي خروج عن حياة القداسة هدو مقاومة وإطفاء للروح القدس. فوصية القديس بطرس «كونوا قديسين» تعني كونوا أولاداً لله وحياتكم تكون شركة في قداسة المسيح وطاعة الروح القدس.

وفي الأصحاح الثاني من هذه الرسالة يشهد ويقرِّر القديس بطرس بقداسة المسيحي: «وأمـــا أنـــتم فحنس مختار وكهنوت ملوكي أمة مقدَّسة شعب اقتناء لكي تُخبروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمـــة إلى نوره العجيب.» (١ بط ٢: ٩)

على أن قوله: «نظير κατά القدوس الذي دعاكم». فقوله هنا «نظير <sup>(۲)</sup> κατά لا تفيد أن نكون على مستوى قداسة الله أو المسيح، لأن قداسة الله طبيعية جوهرية وليست صفة. فقداسة الله تعبِّر عسن كيانه ووجوده وطبيعته، أما القداسة التي يطلبها القديس بطرس هنا لنا فهي ليست بحرَّد التديُّن وعسدم مشابحة أهل العالم ولكن يطلب حياة القداسة في أعمالنا وأفكارنا وأقوالنا وضمائرنا في مخافة كاملة لله حتى إن حياتنا تشهد لمسيحنا وفادينا، وكلامنا وأفكارنا تمجِّد الله. لأنه ليس أعمالنا فقط بل وأفكارنا وأقوالنا ستديننا أمام الله في اليوم الأحير، وضمائرنا ستشهد لنا أو تشهد علينا.

ولماذا يحثنا القديس بطرس على حياة القداسة في كل سيرة؟ لأننا مدعوون للـــدخول إلى الســـماء ولحياة الشركة مع الآب والابن والروح القدس في الحياة الأبدية. فنحن مدعوون أن تكون حياتنا هنـــا تناسب وتماثل حياتنا فوق، لأن الخليقة الجديدة خليقة سماوية مدعوة للدخول إلى السماء والحياة بـــين السمائين.

## ١: ١٦ «لأنَّهُ مَكْتُوبٌ: "كُونُوا قدِّيسينَ لأنِّي أَنَا قُدُّوسٌ"».

لم يقل «تقدَّسوا» وكأن التقديس عمل شخصي، ولكن إعطاء الأمر «كونوا قديسين» يفيد هنا أل الأمر يحمل التنفيذ، كقول الله في القديم: «ليكن نور فكان نور» (تك ١: ٣)، فأمر الله يقع في دائسرة سلطانه. والمعنى يأتي بعدها: «لأين أنا قدوس» بمعنى أن مَنْ نعبده ونطيعه ونحيا تحت سلطانه ونستمد منه حياتنا ووجودنا هو قدوس. فليس بعد مجرَّد طلبة أو وصية، ولكن التزام أعطاه الله وهو مسئول عن تنفيذ أوامره، وقد بدأ أوامره بحقيقة ثابتة «كأولاد الطاعة»، «فكأولاد الطاعة ... كونوا قديسين لأني أنا قدوس».

وكلمة «لأني أنا قدوس» تعني مسئولية السيد وسلطانه الملكي الآمر، وهي تتضمّن معني ''لأني أنا تور سيروا في النور''، ''لأني أنا الحق سيروا في الحق''، لأننا مدعوون أن نعيش في شركة معــه هنــا وهناك، هنا الطاعة والجهاد وهناك الإكليل والعطاء.

<sup>(</sup>٢) كلمة κατά التي تُرجمت هنا «نظير» تُرجمت في (كو ٣: ١٠) «حسب» وهي ترجمة أدق: «ولبستم (الإنسان) الجديد الذي يتجدَّد للمعرفة (حسب κατά) صورة خالقه». فهي تفيد المشابحة ولا تفيد المساواة.

والسيد المسيح قالها لتحمل هذا المعنى: «ولأجلهم أقلِّس أنا ذاتي ليكونوا هم أيضاً مقدَّسين في الحق» (يو ١١٧). والمعنى بديع للغاية ويشابه الآية: «فيه يحل كل ملء اللاهوت جسديًّا ... وأنتم مملوؤون فيه» (كو ٢: ٩ و ١٠). فهو أصلاً نزل من فوق ليأخذنا معه إلى فوق، وقبل الآلام وهو غير محتاج إليها أو يستحقها ولكن لكي يسلمها لنا كدفع غرامة الخطية، وقبل الصليب وهسو بسريء ولا يستحق الصلب لكي نصلب في حسده فتُرفع عنّا عقوبة آدم. وهو قبل أن يُقلِّس ذاته بروح القداسة لنتقدَّس نحن فيه بالحق، وقبل المسحة لنكون نحن ممسوحين فيه أو مسيحيين فيه، هكذا تماماً القول: «كونوا قديسين لأي أنا قدوس». ومعناها: لأنكم صرتم أولادي للطاعة يتحتَّم أن تكونوا قديسين، فالقداسة تخرج مني إليكم وتعود إليًّ فنحن زائلون وهو الباقي، والقداسة تشملنا طالما نحن فيه.

١٠ «وَإِنْ كُنتُمْ تَدْعُونَ أَباً الَّذِي يَحْكُمُ بِغَيْرِ مُحَابَاةٍ حَسَب عَمَل كُلَّ وَاحِدٍ، فسِيرُوا زَمَان غُرْبَتكُمْ بِغَيْرِ مُحَابَاةٍ حَسَب عَمَل كُلَّ وَاحِدٍ، فسِيرُوا زَمَان غُرْبَتكُمْ بِغَيْرِ مُحَابَاةٍ حَسَب عَمَل كُلِّ وَاحِدٍ، فسِيرُوا زَمَان غُرْبَتكُمْ بِغَيْرِ مُحَابَاةٍ حَسَب عَمَل كُلِّ وَاحِدٍ، فسِيرُوا زَمَان غُرْبَتكُمْ

وصحتها: ''إن كنتم تدعون الله يا أبانا''. والمعنى: ''إن كنتم تدعون الله يا أبانا، فاعتبروا أنفسكم أولاده''. لأن القديس بطرس هنا إنما جعل أساس كلامه «أبانا الذي في السموات» هذا بحد ذاته يضعنا تحت الالتزام بأن نكون قديسين كما أنه هو قدوس.

فإن كان الله كأب سيحكم على أعمالنا فأصبح علينا حتماً أن نسير زمان غربتنا عنه على الأرض في مخافة أحكامه، كما جاءت عند القديس بولس الرسول: «الذي سيجازي كــل واحــد حســب أعماله.» (رو ٢: ٢)

ويلاحظ القارئ أن عند القديس بطرس «حسب عمل كل واحد» يقصد الأعمال الداخلية حسى التي في الضمير والأعمال الخارجية تجاه الآخرين.

ويلزم أن ننتبه أن المحاكمة هنا تقف على التوازي مع «أبانا» أو الأب، فهو حكم أب وليس حكم بشر بل أحكام تعرف الحق كل الحق وتسمع صوت الضمير وتعرف جذور النيَّات.

وليلاحظ القارئ أن عدل الله في الحكم يتمشَّى مع محبته العُظمى التي تملأ القلوب، فالحق ينادي بالعدل، هذا لا مفر منه، وإن كان بجواره الحب ينادي بالرأفة. فأحكام الله تخرج مستوفاة العدل والحق والحبة والرأفة. وكما أن أبوَّة الله عادلة، فالبنوَّة لله يلزم أن تكون طائعة خائفة. فإن كانت قداسة الأب عادلة، فبنوَّة الابن طائعة.

والخوف هنا ليس خوف العبيد للأسياد، ولكن الخوف الذي يمكن أن يعايش المحبة «لا خسوف في المحبة بل المحبة تطرح الخوف إلى خارج لأن الخوف له عذاب وأما مَنْ خاف فلم يتكمَّل في المحبة» (١يو ٤: ١٨). والمخافة التي للبنين هي تمجيد وإكرام للآب ولا تفقد الثقة أبداً. وعند القديس بولس تسأتي هكذا: «تمَّموا خلاصكم بخوف ورعدة» (في ٢: ١٢) وهي تحمل معنى مَنْ يخاف ويرتعد أن يفقد ثقة وعبة الله.

والغربة هي التغرُّب عن موطننا السمائي في حياتنا على الأرض.

١١ «عَالِمِينَ أَنَّكُمُ افْتُدِيتُمْ لاَ بِأَشْيَاءَ تَفْنَى، بِفِظَةٍ أَوْ ذَهَبٍ، مِنْ سِيرَتِكُمُ الْبَاطِلَةِ الَّتِي تَقَلَّدْتُمُوهَا مِنَ
 الآبَاء».

«عالمين»: تفيد بما أنكم علمتم، أو ربما أننا نعلم. كما يستخدمها القديس بولس هكدا: «ولسيس ذلك فقط بل نفتخر أيضاً في الضيقات عالمين أن الضيق يُنشئ صبراً» (رو ٥: ٣). والقديس بطرس هنا يقصد أننا افتدينا بمعنى أن المسيح اشترانا «لأنك ذُبحت واشتريتنا لله بدمك» (رؤ ٥: ٩)، وجداءت أيضاً في رسالة القديس بطرس الثانية هكذا: «إذ هُم يُنكرون الرب الذي اشتراهم» (٢بط ٢: ١). ويذكرها أيضاً القديس بولس الرسول هكذا: «لأنكم قد اشتريتم بثمن، فمجدوا الله في أجسادكم وفي أرواحكم التي هي لله» (١ كو ٦: ٢٠). وهنا: «افتديتُم»: تأتي بمعنى اشتريتم بثمن، لا بأشياء تفيى حتى ولو كانت ذهب أو فضة، بل أغلى بما لا يُعقل أو يُقاس.

«افتُديتم ... من سيرتكم الباطلة التي تقلَّدتموها من الآباء»: هنا الفداء أخلاقي من ضلال وراتسي انطبع على حياقهم وسلوكهم وأعمالهم وأقوالهم وأفكارهم، ليس في البعض أو جزء منهم ولكن كـــل الشعب أو كل الجنس بخروج كلِّي عن الحق والعدل والكمال لحياة كلها باطلــة بصـــورة لا يمكـــن التخلُّص منها أو تغييرها. هنا الكلام موجَّه للمسيحيين عموماً، سواء كانوا يهوداً آمنوا بالمسيح أو أنماً.

١٠ «بَلْ بِدَمٍ كَرِيمٍ، كَمَا مِنْ حَمَلِ بِلاَ عَيْبٍ وَلاَ دَنسٍ، دَمِ الْمَسِيحِ».

هذا هو التقليد اللاهوتي الأوَّل!

هنا الدم لا يفيد بحرَّد موت بل موتاً دمويًّا أجراه المسيح على نفسه بمشيئته ولكن بأيدي أثمـــة والإفادة هنا عن «كما مِنْ حَمَل ...» تعني أن المسيح كان كحَمَل وديع بلا عيب ولا دنس. وكلمة «كما» هنا ليست للتشبيه أو التمثيل ولكنها وصف حقيقي لإنسان ذُبح ذبحاً للفداء كما يُذبح الحمل

الوديع ولا يعارض ولا يقاوم.

فالمسيح دفع أو قدَّم دمه للفدية للفكاك من سجن الخطية وإبليس، أو إنقاذاً لنا من الهلاك والموت الأبدي، وحرَّرنا من عبودية الخطية والشيطان.

أو تأتي بمعنى أننا كنَّا مُباعين للشيطان والخطية، والمسيح اشترانا بدمه، حياة عوضــاً عـــن حيـــاة، فصارت حياتنا ملكه حسداً ونفساً وروحاً.

## وأول مَنْ قال بهذا التقليد القديس مرقس:

- «لأن ابن الإنسان أيضاً لم يأت ليُخدم بل ليخدم وليبذُل نفسه فدية عن كثيرين» (مر ١٠٠ ٥٥) وهذا من فم المسيح.

وأيضاً قول المسيح: «هذا هو دمي الذي للعهد الحديد ا**لذي يُسفك من أجل كثيرين**» (مـــر ١٤: ٢٤) كفدية.

# إ: ٢٠ «مَعْرُوفًا سَابِقًا قَبْلَ تَأْسِيسِ الْعَالَمِ، وَلِكِنْ قَدْ أُظْهِرَ فِي الأَزْمِنَةِ الأَخِيرَةِ مِنْ أَجْلِكُمْ».

كون دم المسيح معروفاً سابقاً قبل تأسيس العالم فهذا بتعبير بولس الرسول هو سر المسيح الذي لم يُعرَّف به أحد سابقاً لا أنبياءَ ولا قديسين:

+ «أنه بإعلان عرَّفني بالسر. كما سبقتُ فكتبتُ بالإيجاز. الذي بحسبه حينما تقرأونه، تقدرون أن تفهموا درايتي بسر المسيح. الذي في أجيال أخر لم يُعرَّف به بنو البشر، كما قد أعلس الآن لرسله القديسين وأنبيائه بالروح ... لي أنا أصغر جميع القديسين، أعطيتُ هذه النعمة، أن أبشِّر بين الأُمم بغنَى المسيح الذي لا يُستقصَى. وأنير الجميع في ما هو شركة السرِّ المكتوم مُنلذ الدهور في الله خالق الجميع بيسوع المسيح.» (أف ٣:٣ - ٩)

## ما هو شركة السر المكتوم منذ الدهور؟ سر المسيح والكنيسة

لم نعثر للقديس بولس أو لغيره من الرسل على بيان واضح أو كامل عن ما هو سر المسيح، لأن بولس الرسول نفسه يصفه بأنه لا يُستقصى أي لا يمكن البحث أو الاستقصاء فيه فأسماه: «غنى المسيح الذي لا يُستقصى».

ولكننا عثرنا في عدَّة مواضع على أمور واضح حدًّا ألها تخص سر المسيح نكتب عنها هنا باحتصار. وأنا أحسبه لنفسي أني سعيد غاية السعادة أن أكتب عن سر المسيح والكنيسة.

دائماً يقدِّم القديس بولس صلاة مطوَّلة يطلب فيها نعمة حاصة وانفتاح ذهن قبل أن يتكلَّم عن سر من أسرار المسيح لعلمه أنه قد استؤمن على أعظم أسرار الله.

يفصح بولس الرسول بوضوح أن المسيح والآب كانت لهما مشيئة واحدة هي مجد الكنيسة، وأول ما أعلن عن ذلك أعلنه كالآتي:

+ «لا أزال شاكراً لأحلكم ذاكراً إيَّاكم في صلواتي. كي يعطيكم إله ربنا يسوع المسيح أبو المحسد روح الحكمة والإعلان في معرفته. مستنيرة عيون أذهانكم لتعلموا ما هو رجاء دعوته وما هسو غيني محد ميراته في القديسين وما هي عظمة قدرته الفائقة نحونا نحن المؤمنين (الكنيسة) حسب عمل شدَّة قوَّته الذي عمله في المسيح إذ هاقامه من الأموات هوأجلسه عن يمينه في السموات هنوق كل رياسة هوقوَّة هوسيادة ه وكل اسم يُسمَّى ليس في هذا الدهر فقط هبل في المستقبل أيضاً هوأحضع كل شيء تحت قدميه هوإياه جعل رأساً هفووق كل شيء هلكنيسة هالتي هي حسده هملء الذي يملأ الكل في الكل.» (أف ١٦ ١٦ - ٢٣)

## المعنى:

أن الله أقام المسيح من الأموات لأجلنا، وأجلسه عن يمينه في السموات لأجلنا، فوق كل رياسة لأجلنا، وكل سلطان لأجلنا، وقوَّة لأجلنا، وسيادة لأجلنا، وكل اسم يُسمَّى في هذا الدهر لأجلنا، وفي الدهر الآتي لأجلنا، وجعله رأساً لنا أي الكنيسة فوق كل شيء لأجلنا أي للكنيسة الستي همي حسده الذي صار حسدنا، والكنيسة صارت ملء الكل في الكل.

#### ما معنى هذا؟

معناه أنه بقيامة المسيح قد وُلدَّت الكنيسة كخليقة جديدة سماوية أعلى من كل خلائق السموات،

وهي خليقة لا يوجد في السموات ما هو أعلى منها، وهي ملء الكل في الكل، لأن المسيح صــعد إلى أعلى السموات «لكي يملأ الكل» (أف ٤: ١٠) أي حسده أي الكنيسة كما يقول بولس الرسول:

+ «فإنه فيه خُلق الكل ما في السموات وما على الأرض. ما يُرى وما لا يُرى سواء كان عروشاً أم سيادات أم رياسات أم سلاطين. الكل به وله قد خُلق. الذي هو قبل كل شيء وفيه يقسوم الكل. وهو رأس الجسد الكنيسة ... وأن يُصالح به الكل لنفسه عاملاً الصلح بدم صليبه بواسطته سواء كان ما على الأرض أم ما في السموات.» (كو ١٦ ١٦ - ٢٠)

ولمًا قال القديس بطرس: «الذين أعلن لهم (الأنبياء) ألهم ليس لأنفسهم بل لنا كانوا يخدمون بهسذه الأمور التي أخبرتم بها (الخلاص) أنتم الآن بواسطة الذين بشَّروكم في الروح القدس المُرسَل من السماء. التي تشتهي الملائكة أن تطلع عليها» (١ بط ١: ١٢)، فالملائكة تشتهي أن تعرف مساذا تمَّ وكيسف تم الخلاص، وليس الملائكة فقط بل وكل الرؤساء والسلاطين والرياسات والقوَّات السيّ في السسموات، كلها تشتهي أن تطلع على ما تم في الخلاص، أي ما هو سر الكنيسة. لماذا؟ لماذا تشتهي الخلائسق أن تطلع على سر الكنيسة؟

لأن الكنيسة وهي الخليقة السماوية الجديدة خُلقت من حسد المسيح الذي هو أعلى مسن كل الخلائق السماوية، ولكن لا تُعرَّف الخلائق السماوية بما حدث في الكنيسة للخلاص وميلاد الخليقة الجديدة السماوية إلا بواسطة الكنيسة فقط. هكذا يقول بولس الرسول العارف بسر المسيح:

+ «لي أنا أصعر جميع القديسين أعطيت هذه النعمة أن أبشًر بين الأمم بغنَــى المسـيح الــذي لا يُستقصى وأنير الجميع فيما هو شركة السر المكتوم منذ الدهور في الله خالق الجميسع بيســوع المسيح. لكي يُعرَّف الآن عند الرؤساء والسلاطين في السماويات بواسطة الكنيسة بحكمة الله المتنوعة حسب قصد الدهور الذي صنعه في المسيح يسوع ربنا.» (أف ٣: ٨ - ١١)

هذا يُحسب من أخطر وأدهش أسرار المسيح والكنيسة.

ومن الأسرار التي تكشف مستوى الكنيسة أي مستوانا في المسيح، الآية التي كتبها القديس بـــولس لأهل كولوسي: «فإنه فيه يحل كل ملء اللاهوت حسديًّا. **وأنتم مملوؤون فيه**.» (كو ٢: ٩ و١٠)

ومن الأسرار التي يقف أمامها الإنسان منذهلاً قول القديس بولس:

+ «وتعرفوا محبة المسيح الفائقة المعرفة لكي تمتلئوا إلى كل ملء الله.» (أف ٣: ١٩)

ويذهب بنا القديس بولس بعيداً جدًّا إلى زمن اختيارنا في المسيح:

+ «مبارك الله أبو ربنا يسوع المسيح الذي باركنا بكل بركة روحية في السماويات في المسيح. كما اختارنا فيه قبل تأسيس العالم لنكون قديسين وبلا لوم قدامه في المحبة. إذ سبق فعيَّنا للتبين بيسوع المسيح لنفسه حسب مسرَّة مشيئته.» (أف ١: ٣ - ٥)

ويكشف لنا بولس الرسول كيف سيجمع الله في المسيح كل ما في السماء وما على الأرض:

+ «إذ عرَّفنا بسر مشيئته حسب مسرَّته التي قصدها في نفسه، لتدبير ملء الأزمنة ليجمع كـــل شيء في المسيح ما في السموات وما على الأرض في ذاك.» (أف ١: ٩ و ١٠)

ومن أقوال بولس الرسول التي تدخل في شرح الصلة التي تربطنا بالمسيح قوله:

+ «فإنه لم يبغض أحد حسده قط بل يقوته ويربيه كما الرب أيضاً للكنيسة لأننا أعضاء جسمه من لحمه ومن عظامه.» (أف ٥: ٢٩ و٣٠)

إذن، فالكنيسة حسد المسيح القائم من الأموات الذي قام من أحَل الإنسان، لأنه لم يكن من خلقة ترابية حتى يفنى التراب كنهاية، بل قام بجسده هو هو المصلوب والميت وداس الموت وأعلن الحياة الأبدية التي هي حياة السماء التي صارت حياة الكنيسة وأصبحت حياة الجسد المُقام وكلنا أعضاء متحدة فيه.

ويقول بولس الرسول من حهة وحدة المؤمنين بسبب الاتحاد بجسد المسيح الواحد أي الكنيســة كأمر حتمى:

+ «لأجل تكميل القديسين ... إلى أن ننتهي جميعنا إلى وحدانية الإيمان ومعرفة ابن الله، إلى إنســـان كامل إلى قياس قامة ملء المسيح ... الذي منه كل الجسد مركّباً معاً ومقترناً بمؤازرة كل مَفْصِلٍ حسب عمل على قياس كل حزء يُحَصِّلُ نمو الجسد لبنيانه في المحبة.» (أف ٤: ١٢ – ١٦)

والطريق إلى ذلك: «أن تخلعوا من جهة التصرُّف السابق الإنسان العتيق (الآدمي) الفاسد. بحسب شهوات الغرور. وتتجدَّدوا بروح ذهنكم. وتلبسوا الإنسان الجديد المخلوق بحسب الله في البر وقداسة الحق» (أف ٤: ٢٢ - ٢٤). إنسان هو حسد المسيح المقام من الموت، معدنه سماوي وحياته أبدية.

وأن «لا تُحزنوا روح الله القدوس الذي به خُتمتم ليوم الفداء.» (أف ٤: ٣٠)

ملاحظة: الإنسان العتيق هو إنسان ما قبل المعمودية، مخلوق ترابي نسل آدمي مائت.

الإنسان الجديد هو ما بعد المعمودية، آمن واشترك في موت المسيح وقيامتـــه وصـــعوده وصار عضواً في الجسد الإلهي، لا يموت.

ويقول أيضاً القديس بطرس عن هذا الذي صار حنساً جديداً للكنيسة وكهنوتاً مقدَّساً وأُمــة ميراث سماوي:

- + «أما أنتم (كنائس أسيا وجميع المسيحيين) فجنس مختار وكهنوت ملوكي أُمة مقدَّسة شعب اقتناء (ميراث دائم) لكي تخبروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب.» (ابط ۲: ۹)
- + «الذي حمل هو نفسه خطايانا في حسده على الخشبة لكي نموت عن الخطايا فنحيا للبر.» (١بط ٢٤ : ٢٢)
  - + «قد وَهَبَ لنا المواعيد العُظمي والثمينة، لكي تصيروا بما شركاء الطبيعة الإلهية.» (٢ بط ١: ٤)

ويشترك مع الآباء الرسل، الأنبياءُ أيضاً – دون أن يروا – في تقرير الاختيار والمُلـــك الأزلي للمســـيح وللمؤمنين بالمسيح، «مُساقين من الروح القدس» حسب تعبير بطرس الرسول. وهذه هي نبوَّة دانيال النبي:

+ «كنت أرى في رؤى الليل وإذا مع سُحُب السماء مثل ابن إنسان أتى وجاء إلى القديم الأيام فقرَّبوه قدَّامه. فأعطي سلطاناً ومحداً وملكوتاً لتتعبَّد له كل الشعوب والأمم والألسنة. سلطانه سلطان أبدي ما لن يزول وملكوته ما لا ينقرض ... أما قدِّيسو العلي فيأخيذون المملكة ويمتلكون المملكة إلى الأبد وإلى أبد الآبدين ... والمملكة والسلطان وعظمة المملكة تحت كل السماء تُعطى لشعب قديسي العلى. ملكوته ملكوت أبدي وجميع السلاطين إياه يعبدون ويطيعون. إلى هنا نماية الأمر.» (دا ٧: ١٣ و ١٤ و ١٨ و ٢٧ - ٢٨)

### هذه النبوَّة تساوي:

+ «على هذه الصخرة أبني كنيستي وأبواب الجحيم لن تقوى عليها.» (مت ١٦: ١٨) وأيضاً:

- + «ما لم تَرَ عين، ولم تسمع أذن، ولم يخطر على بال إنسان: ما أعدَّه الله للسذين يحبونه.» (١ كو ٢: ٩)
  - + «والآن بحِّدني أنتَ أيها الآب عند ذاتك بالمحد الذي كان لي عندك قبل كون العالم.» (يو ١٧: ٥)
    - + «وأنا قد أعطيتهم المحد الذي أعطيتني ... وأنا ممجَّد فيهم.» (يو ١٠ ٢٢ و١٠)
- + «ودعانا دعوة مقدَّسة لا بمقتضى أعمالنا بل بمقتضى القصد والنعمة التي أُعطيت لنا في المسيح يسوع قبل الأزمنة الأزلية، وإنما أُظهرت الآن بظهور مخلِّصنا يسوع المسيح الذي أبطل المــوت وأنار الحياة والخلود بواسطة الإنجيل.» (٢ تي ١: ٩ و ١٠)
- + «... بدم كريم كما من حمل بلا عيب ولا دنس، دم المسيح، معروفاً سابقاً قبل تأسيس العالم.» (١ بط ١: ١٩ و ٢٠)
  - + «معلومة عند الرب منذ الأزل جميع أعماله.» (أع ١٥: ١٨)
- + «على رجاء الحياة الأبدية التي وعد بما الله المنـــزَّه عن الكذب قبل الأزمنة الأزلية.» (تي ١: ٢)
- ١١ «أَنْتُمُ الَّذِينَ بِهِ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ الَّذِي أَقَامَهُ مِنَ الأَمْوَاتِ وَأَعْطَاهُ مَجْداً، حَتَّى إِنَّ إِيمَانَكُمْ وَرَجَاءَكُمْ هُمَا في اللهِ».

واضح من هذه اللغة التي نجدها بكثرة في إنجيل القديس يوحنا أن المسيح في موضع الفاعل: «بـــه تؤمنون بالله» (الذي يجعلنا نؤمن). وهو أيضاً في موضع المفعول فيه: «كما اختارنا فيه ...» (أف ١: ٤)

و «كما احتارنا فيه ...» عند بولس الرسول هي أول إعلان عن وجودنا في المسيح قبــل الــزمن، يقابله عند القديس يوحنا آخر إعلان عن وجودنا في المسيح في الأبدية: «ولكن نعلم أنــه إذا أُظهــر نكون مثله لأننا سنراه كما هو» (1يو ٣: ٢). فالمسيح في قوله الخفي: «أنا هو الأول والآخــر» (رؤ ا: ١٧) يقصد بذلك الأول بالنسبة لمعرفتنا، والآخر أي آخر معرفتنا، فهو المالئ لوجودنا منـــذ الأزل وإلى الأبد.

فالله هو الذي اختارنا في المسيح منذ الأزل قبل إنشاء العالم، والله هو الذي خلَّصنا بالمسيح، الأمـــر الذي سيُستَعلَن كآخر شيء في هذا الزمن.

والذي يقصده القديس بطرس في هذه الآية هو أنه بواسطة المسيح أنتم تؤمنون بالله، أي بواسطة الحلاص الذي أكمله المسيح في نفسه فتح لنا الطريق الخلاص الذي أكمله المسيح في نفسه فتح لنا الطريق إلى الله بعد أن كان محتجباً عنا تماماً. فهو تألَّم ليقودنا بصليبه إلى الله أبيه، وموته الذي ماته أنشأ له -

شرح رسالة بطرس الرسول الأولى - م ٥

وبالتالي أنشأ فينا – القيامة من الأموات، وأحيا الرجاء لندخل بالقيامة إلى الحياة الأبدية والميراث السماوي.

فالمسيح هو لنا قاعدة الإيمان والرجاء في الله، كما كان إيمان إبراهيم الذي حُسب له برًّا، والسذي على أساسه يصير إيماننا بالله الذي أقام المسيح من الأموات يُحسب لنا برًّا (رو ٤: ٣٣). والإيمان بالله هنا يعني التمسُّك والتعلُّق بالله الذي أقام المسيح من الأموات. والمطلوب منَّا إيمان متساو مع إيمان إبراهيم بالله «أمام الله الذي آمن به الذي يحيي الموتى ويدعو الأشياء غير الموجودة كألهاً موجودة.» (رو ٤: ١٧)

وبطرس الرسول هنا يضيف إلى قيامة الأموات «وأعطاه مجداً» بمعنى أنه ليس فقط أحياه من الموت، ولكن أعطاه "المجد". وكون أن المسيح يستقبله الله بالمجد هذا الذي عُبِّر عنه بأنه أجلسه عن يمينه، ولأننا نؤمن بمَنْ أقام المسيح من الأموات، لذلك فإنه يعطينا نصيباً معه، أي يُجلِسنا مع المسيح كتعبير عن الدخول في مجد الله والمسيح.

وفي اللاهوت يُعتبر المجد الذي أعطاه الآب للمسيح بإحلاسه عن يمينه هو في تساوي حوهر الله(٣). وقد عبَّر القديس بطرس عن هذا المجد بقوله: «بل كما اشتركتم في آلام المسيح. افرحوا (بالقيامة) لكي تفرحوا في استعلان مجده أيضاً مبتهجين.» (١ بط ٤: ١٣)

ولو التفت القارئ الباحث المدقّق في الآيات التي جاءت في المقطع من آية (١٨) إلى الآية (٢١) يجد أن الذي جمعه بطرس الرسول هنا كفيل بأن يعطي الإيمان والرجاء لبناء قاعدة الوجود المسيحي المبنية على المسيح من موته وقيامته. وقد استغلّها القديس بطرس في أوامره التي يعطيها كوصايا ملزمة مسن الحال الواقع في الآيات (١٣)، (١٤) - ١٦)، (١٧).

#### :(1: 77 - 07):

١: ٢٧ «طَهِّرُوا نُفُوسَكُمْ فِي طَاعَةِ الْحَقِّ بِالرُّوحِ لِلْمَحَبَّةِ الأَخَوِيَّةِ الْعَدِيمَةِ الرَّيَاءِ، فَأَحِبُّوا بَعْضُكُمْ بَعْضاً
 مِنْ قَلْبِ طَاهِرِ بِشِدَّةٍ».

لا يعطي القديس بطرس هنا الأمر بناء على الآيات السابقة كما يذكر شُرَّاح كثيرون، ولكنه أمـــر

<sup>(</sup>٣) «والآن بحُّدني أنت أيها الآب عند ذاتك بالمحد الذي كان لي عندك قبل كون العالم.» (يو ١٧: ٥)

ووصية رسولية مُلزمة بحد ذاتها، والعامل المؤثّر في وجهة نظر القديس بطرس هو محبة اليهودي لليهودي كمحبة أخوية شديدة الارتباط بالله والناموس والجنس (اليهودي)، فالقديس بطرس الرسول هنا يحاول أن يورِّثها للمؤمنين بالمسيح على نفس المستوى ولكن يسندها بعد ذلك بأسباب هامة جدًّا: مثلاً لأنهم مولودين جديداً من كلمة الله الباقية إلى الأبد.

فقوله هنا «المحبة الأخوية» يقصد كما محبة المؤمن للمؤمن، ثم يصححها بعد ذلك «بعضكم بعضاً». إنما واصفاً إيّاها أنما صادرة «من قلب طاهر بشدّة»: فالطهارة هنا طهارة مسح دم المسيح للضمير: «لأنه إن كان دم ثيران وتيوس ورماد عجلة مرشوش على المنجّسين يقدّس إلى طهارة الجسد، فكب بالحري يكون دم المسيح الذي بروح أزلي قدّم نفسه لله بلا عيب يطهّر ضمائركم من أعمال ميتة لتخدموا الله الحي» (عب ٩: ١٣ و ١٤)، حيث كلمة «شدّة» لا تقع على الطهارة ولكن تقع على الإيمان بتطهير دم المسيح للضمير أي القلب. والمعنى المخفي: إن كان اليهود يحبون بعضهم من قلب طاهر طاعة للناموس ولنداء الجنس (اليهودي)، فكم تكون الحبة المعتمدة على دم المسيح السذي بسذل نفسه من أجل المحبة حتى الموت «ليس لأحد حُبُّ أعظم من هذا أن يضع أحد نفسه لأجل أحبائه».» (يو ١٥: ١٣)

أما كلمة «عديمة الرياء»: فهي من حبرته في محبة اليهود عندما ينقلبون على بعضهم ويصيرون أعــــداء: «اقتربوا إلى الله فيقترب إليكم. نقوا أيديكم أيها الخطاة وطهّروا قلوبكم يا ذوي الرأيين.» (يع ٤: ٨)

## «طاعة الحق»:

أما الطاعة فقد استوفيناها في الآية (١٤) باعتبار أن ابن الطاعة هو المؤمن ابن المعمودية الذي أعطى نفسه وحياته كلها لله في طاعة الإنجيل. لهذا سبق وقال القديس بطرس «طهروا نفوسكم». فالطاعة اطاعة النفس، طاعة روحية عديمة الرياء، لذلك أكملها القديس بطرس وقال: «طهر وا نفوسكم في طاعة الحق بالروح» وليس طاعة الجسد بل هي طاعة الروح أي صادرة من قيادة السروح وإرشاده. لذلك سيتكلم القديس بطرس مباشرة عن الميلاد الجديد بالروح. فإذا جمعنا النفس مع الحق مع السروح مع المجمعة يكون هو الإنسان الجديد.

وإن كان القديس بطرس يبتدئ بالمحبة الأخوية ذات الصلة بالمسيح فإنه يرتفع بمُحمَل المحبة الأخوية مثالاً وانطلاقاً لمحبة الكل بعضهم بعضاً، لأن المحبة المسيحية لا تنقسم ولا تلوَّن ولا تتحزَّا، فهي أصللاً صادرة من الله والمسيح الذي بلغ عنده حد البذل والطاعة حتى الموت، لا من أجل الأحباء بعسد بسل

«ونحن بعد خطاة مات المسيح لأجلنا.» (رو ٥: ٨)

وتطهير النفس في الحقيقة هو تقديسها، لأن الروح العامل هنا هو روح الله القدوس. فالقداســة إذا اتجهت ناحية المحبة تكون أقوى من مجرَّد المحبة في التعبير الروحي وتقديم البذل كما يصــفها القــديس بطرس نفسه: «وأنتم باذلون كل اجتهاد قدِّموا في إيمانكم فضيلة ... وفي التقوى (القداســة) مــودَّة أخويَّة، وفي المودَّة الأخوية محبة.» (٢بط ١: ٥ و٧)

والمحبة يقدِّمها بولس الرسول هكذا:

+ «المحبة فلتكن بلا رياء ... وادين بعضكم بعضاً بالمحبة الأخوية.» (رو ١٠٢ ٩ و١٠)

+ «وأمَّا المحبة الأخوية فلا حاجة لكم أن أكتب إليكم عنها لأنكم أنفسكم متعلِّمون مــن الله أن يحب بعضكم بعضاً.» (1تس ٤: ٩)

وهكذا تبدو المحبة الأخوية أنها تسليم الرب للرسل وتسليم الرسل لنا، لأنها لبُّ المسسيحية وقوَّقًا المُحرِّكة، فمن عنده محبة يصنع كل شيء.

والتشديد على أنه يتحتُّم أن تكون المحبة بلا غش ولا رياء هو أيضاً تسليم رسولي:

+ «يا أولادي لا نحب بالكلام ولا باللسان بل بالعمل والحق. وبمَذَا نعرف أننا من الحق ونســكِّن قلوبنا قدَّامه.» (1يو ٣: ١٨ و ١٩)

وتركيز القديس بطرس على القلب يقابله عند القديس بولس أن القلب أساس الدخول في عبادة الله ومحبة المسيح:

+ «فشكراً لله أنكم كنتم عبيداً للخطية ولكنكم أطعتُم من ا**لقلب** صورة التعليم التي تسلَّمتموها.» (رو ٦: ١٧)

ويضعها القديس بولس كغاية وصايا المسيح:

+ «وأما غاية الوصية فهي المحبة من قلب طاهر وضمير صالح وإيمان بلا رياء.» (1 تي ١: ٥) من هنا تظهر سيمفونية التقليد الرسولي وقوَّة وانتشار الروح في قلوب الرسل، فهو المتكلِّم فيهم جميعاً.

1: ٢٣ «مَوْلُودِينَ ثَانِيَةً، لاَ مِنْ زَرْعٍ يَفْنَى، بَلْ مِمَّا لاَ يَفْنَى، بِكَلِمَةِ اللهِ الْحَيَّةِ الْبَاقِيَةِ إِلَى الأَبَدِ».

وكأنما يتدرَّج بنا القديس بطرس في سلم موضوع على الأرض ورأسه مسنودة في السماء. فالـــذي يتعمَّق الآيات السالفة فلا يمكن أن يضبط نفسه إلا أن يصفق إن لم يكن بيده فبقلبه وروحه، لمنتـــهي

فهنا القديس بطرس يكشف سر القاعدة التي ينطلق منها ويعطي وصاياه الرسولية الملزمة. فهنا سر المحبة اللحبة الطاهرة التي بلا رياء على مستوى الأمر والحتمية الإلهية. هنا خليقة جديدة خلعت تــوب الخطية ولوازمها وتوابعها، وأخذت صورة خالقها في البر وقداسة الحق!

- + «أيها الأحباء لنحب بعضنا بعضاً لأن المحبة هي من الله. وكل مَنْ يحب فقد وُلِدَ من الله ويعرف الله.» (١ يو ٤: ٧)
- + «كل مَنْ يؤمن أن يسوع هو المسيح فقد وُلِدَ من الله. وكل مَنْ يحب الوالد يحب المولود منـــه أيضاً.» (١يو ٥: ١)

لأن محبة الآب ومحبة الابن هي قوة الروح القدس.

وأعظم قول أيضاً الذي يضمُّ كل قول عن الميلاد الجديد من الله جاء على لسان القديس يوحنا:

+ «إلى خاصته جاء وخاصته لم تقبله. وأما كل الذين قبلوه فأعطاهم سلطاناً أن يصيروا أولاد الله أي المؤمنون باسمه. الذين وُلِدُوا ليس من دم ولا من مشيئة حسد ولا من مشيئة رجل بل مــن الله.» (يو ١: ١١ و١٢)

هنا القديس بطرس يطرح أعظم أسرار عمل الخلاص وتدخُّل الله رسميًّا في حليقة جديدة للإنسان، بمعنى الخلقة الثانية بعد الترابية، لأن الولادة بحسب أولاد آدم هي ولادة للفناء لأنه لا يولد إنسان إلا ليموت. فهنا زَرْعُ الرحل أي وسيلته ليستولد امرأة هي وسيلة للفناء، فالنطفة أو السائل المنوي وهو عامل الإخصاب الذي يخصِّب المرأة فتلد هو نفسه قابل للفساد، فإذا اتحد ببويضة المرأة وصار جنيناً ثم مولوداً فهو يسير سنة بعد سنة ليموت حتماً، فوسيلة الميلاد للحسد العتيق بذرة تنمو لتهلك وتموت حتماً.

ولكن لما أراد الله للإنسان بقاءً ووجوداً سمائياً، أرسل كلمته في بطن العذراء القديسة مريم فحبلت من الروح القدس ووَلَدَت القدوس ابن الله. هكذا يكون زرع كلمة الله التي لا يمكن أن يصيبها الفناء لأنها كلمة الله الحيّة بحياة الله. أي أنها، كما يقول القديس يوحنا، هي الحياة الأبدية نفسها قد استُعلنت بميلاد المسيح الذي هو ابن الله بالحق والفعل لأن الله أبوه، وهو أعلن إعلاناً أنه هو والآب واحد ومَنْ رأى المسيح فقد رأى الآب. فهنا كان ميلاد المسيح من العذراء القديسة مريم هو مسيلاد كلمة الله جسديًّا ولكنه ابن الله منذ الأزل، وهو رأس الخليقة الجديدة. فكل مَنْ وُلدَ للمسيح في المعمودية بالإيمان

هو مولود من الله، أي من كلمة الله التي لن تفنى بل هي باقية إلى الأبد.

أي أنه يولد من الروح، لذلك عرَّف المسيح ذلك: «المولود من الجسد حسد هو والمولود مسن الروح هو روح.» (يو ٣: ٦)

وهنا الميلاد من الله أو من الروح هو فعل يوضح البداية أو السبب وليس بمعنى الأصل أو النشأة أو الجوهر. فكلمة الله زُرعت في الإنسان فأنشأت حياة حديدة: «فاقبلوا بوداعة الكلمة المغروسة القادرة أن تخلّص نفوسكم.» (يع ١: ٢١)

فالمسيحي موضوع تحت الالتزام أن يعيش القداسة بقدر ما هو مولود ثانية لجدَّة الحياة بكلمة الله، أي كلمة الحق. فمن حيث أن كلمة الله قد استُعلنت في المسيح وقُرئت في الإنجيل، فيكون الذي غُرس فينا ليس طبيعة (حوهر) الله ولكن كلمة الله المحيية ذات القوة الفاعلة التي يلزم أن تشهد لله.

فالإنسان الذي قَبِلَ المسبح وأطاع وصاياه واشترك في موته وقيامته قد صار عضواً في الكنيسة عضواً في جسد المسبح «ومن أهل ببت الله» (أف ٢: ١٩)، والرب يسوع أخ لإخوته لأن أباهم هو الله، الله أبوهم الذي في السماء، والرب يسوع يشبه إخوته في كل شيء (عب ٢: ١٧) ولكنه رأس الكنيسة التي هي جسده (أف ١: ٢٢ و ٢٣). وبدخول المسبحي في جماعة المسبحية أي الكنيسة يصبح عارفاً بالله إذ يسلم إليه التقليد المسبحي والرسولي ليكون عضواً في الكنيسة في الموضع السذي يتبعه فمحبة أخي قائمة على علاقة أخي بالله التي هي نفس علاقتي بالله، بنفس "الفيلادلفيا" وهي عبة روحية لأن الروح هو الفعّال فيها. بطرس الرسول يسمعي الكنيسة ولكن بطرس الرسول يسمعي الكنيسة ولكن بطرس الرسول يسمعي الكنيسة ولكن بطرس الرسول يحض على استخدام المحبة مثل الأناجيل حتى نحو المسيئين (مست ٥: ٤٤ و ٥٤)، لأن المحبة وُهبَت للمسبحي لتكون حياته ولغته حتى الموت، ويلزم أن تكون بلا رياء لأن الذي يُساء له بالرياء هو المحبة لا تستطيع أن تكون غاشة أو كاذبة. والقديس بطرس هو الوحيد الذي يُطلسق على الكنيسة اسماً آخر موازياً وهو مم ἀδελφότης «أخوية» كما قلنا، وهو التقليد الأول بحكم ضرورة الحياة المشتركة والأعواز والصيق الواقع عليها. والمحبة داخل الكنيسة هي الأساس الثابت الذي يخسرج من القلب بحرارة وثبوت بأمانة. وطاعة الحق عند الأخ في الكنيسة هي طاعة الإنجيل وهي طاعـــة الله، من القلب بحرارة وثبوت بأمانة. وطاعة الحق عند الأخ في الكنيسة هي طاعة الإنجيل وهي طاعـــة الله،

حيث يكون الله هو المسئول عن طاعتي للحق.

# ١: ٢٤ «لأنَّ: كُلُّ جَسَدٍ كَعُشْبٍ، وَكُلُّ مَجْدِ إِنْسَانٍ كَزَهْرِ عُشْبٍ. الْعُشْبُ يَبِسَ وَزَهْرُهُ سَقَطَ».

هنا القديس بطرس يصف طبيعة الله وصفاً تشبيهيًّا بالمفارقة مع الإنسان وكلمة الإنسان. لأن كلمة الله لله تحسَّدت وصفت لنا الله بوضوح وجدَّدت الزمن والتاريخ. وكلمة الله في العهد القديم كانست توصف فقط بإدراك الله في التوراة، ولكن الآن ومن خلال الكلمة المتحسِّد أمكن وصف كلمة الله بتشبيه الوجود الفائق الإدراك والاتساع غير القابل للفناء والباقي إلى الأبد. وقد حاول فيما مضي إشعياء النبي أن يستجلي لنا صورة الكلمة فقال:

+ «صوتٌ قائل ناد، فقال بماذا أنادي؟ كل جسد عشب وكل جماله كزهر الحقل. يبس العشب ذبل الزهر وأما كلمة ذبل الزهر لأن نَفخة الرب هبَّت عليه. حقَّا الشعب عشب. يبس العشب ذبل الزهر. وأما كلمة إلهنا فتثبت إلى الأبد.» (إش ١٤٠٦ - ٨)

ولكن لماذا يقول إشعياء عظيم الأنبياء هذا التمثيل؟ ولماذا بالأكثر يقول القديس بطرس بقول إشعياء هذا القول؟ يلزم أن نشرح هذا وذاك: فإشعياء النبي يقول قوله عن "كلمة إلهنا" Θεοδ τοδ Θεοδ فيضع إشعياء النبي البشرية كلها بجملتها كحسد، كيف تتغير وتزول أمام كلمة إلهنا التي تثبت في دعوتما وعهدها مع الشعب. ويأخذ القديس بطرس هذا ويضع الكنيسة (الروح) عوض الشعب (الجسد) كوعد الله ويصف إشعياء كيف صار "الخروج" أي خروج شعب إسرائيل من مصر إلى وجود جديد كما في الكنيسة، تخرج من اضطهادها التي تجوزه الآن بالجسد إلى حياة جديدة وولادة جديدة بالروح. ويكشف القديس بطرس التشبيه في الآية القادمة (٢٥): «وأما كلمة الرب فتثبت إلى الأبد. وهذه هي الكلمة التي بُشرتم بها (الإنجيل)».

# ١: ٧٥ «وَأَمَّا كَلِمَةُ الرَّبِّ فَتَثْبُتُ إِلَى الأَبَدِ. وَهذه هِيَ الْكَلِمَةُ الَّتِي بُشِّرْتُمْ بِهَا».

وهنا يكشف القديس بطرس عظمة الميلاد الجديد ومعناه اللاهوتي البديع، فالولادة الجديدة للإنسان حيَّة لحياة أبدية هي لإثبات أن كلمة الله ووعده للبشرية لا يفني بل يحيا إلى الأبد.

فشعب إسرائيل المشبَّه بالجسد استنفذ وصفه التاريخي والزمني لكلمة الله ووعده الأول، وحـــاءت الكنيسة بالعهد الجديد والروح حسب كلمة الله كخلقة جديدة روحية لتكمِّل وعـــد الله وإثبـــات أن كلمته لا تفنى ولكنها باقية إلى الأبد.

وهذا هو سر قوله: «مولودين ثانية لا من زرع يفنى (الجسد) بل مما لا يفنى (الروح) بكلمة الله الحية الباقية إلى الأبد». هنا كلمة الله هي الإنجيل وهي المسيح ابن الله، لأن المعروف والذي سبق وقاله القديس بطرس: «الذي حسب رحمته الكثيرة ولدنا ثانية لرجاء حي بقيامة يسوع المسيح من الأموات» (١: ٣)، هنا تحديد أن الولادة الثانية هي خلقة جديدة روحية بعد أن استنفدت الخلقة الأولى الجسدية كل الزمن والتاريخ، لأننا نحن نحيا الآن الحياة الأبدية بانتظار خلع حسدنا العتيق المنسوب للخلقة الأولى الزمانية التي شبهها كل من إشعياء النبي والقديس بطرس بالأكثر بالعشب وزهره، أي حسد الإنسان ومحده الأرضي بعد أن يستنفد زمنه يذبل الزهر ويفني العشب.



# الأصحاح الثابي

Value V

.

# الأصحاح الثايي

٢: ١ «فَاطْرَحُوا - كُلَّ خُبْثِ وَكُلَّ مَكْرِ وَالرِّيَاءَ وَالْحَسَدَ وَكُلَّ مَذَمَّةٍ».

الأصحاح الثاني متعلِّق بالأصحاح الأول من نفس الرسالة.

هنا القديس بطرس يكلِّم المولودين ثانية، المولودين من الكلمة أي أبناء الإنجيل وهو سيتكلَّم الآن عن الإنجيل في الآية القادمة، ولكن لكي يتكلَّم عن قوَّة عمل الكلمة في الإنجيل يلزم أن يكونوا على استعداد لسماع الكلمة الروحية لكي يسمعوها بالروح بالذهن المفتوح. وهكذا ابتدأ يقول بضرورة أن يطرحوا جانباً كل خبث، كمن يخلع ثوباً متسخاً، كما قالها القديس بولس: «أن تخلعوا من جهة التحرُّف السابق الإنسان العتيق الفاسد بحسب شهوات الغرور.» (أف ٤: ٢٢)

وكلمة «اطرحوا» جاءت في الرسالة إلى العبرانيين: «لذلك نحن أيضاً إذ لنا سحابة من الشهود مقدار هذه محيطة بنا لنطرح كل ثقل والخطية المحيطة بنا ...» (عب ١٢: ١)

وجاءت أيضاً في رسالة كولوسي: «وأما الآن فاطرحوا عنكم أنتم أيضاً الكل، الغضب السخط الخبث التحديف الكلام القبيح، من أفواهكم» (كو ٣: ٨). ويكمِّلها في هذه الآية بالسبب الذي جاء عند القديس بطرس في رسالته: «إذ خلعتم الإنسان العتيق مع أعماله ولبستم الجديد.» (كو ٣: ٩ و ١٠)

وقالها أيضاً القديس يعقوب في رسالته: «لذلك ا**طرحو**ا كل نجاسة وكثرة شر فاقبلوا بوداعة الكلمة المغروسة القادرة أن تُخلِّص نفوسكم.» (يع ١: ٢١)

وبعد كلمة «الخبث» يذكر القديس بطرس «وكل مكر»، و«كل» هنا تشمل أنواع المكر، والرياء والحسد وكل مذمة. وكل هذا الكتالوج من الآثام الشريرة يذكره القديس بولس في رسالة رومية (١: ٢٩ و٣٠).

# ٢: ٧ «وَكَأَطْفَالٍ مَوْلُودِينَ الآنَ، اشْتَهُوا اللَّبَنَ الْعَقْلِيَّ الْعَدِيمَ الْغِشِّ لِكَيْ تَنْمُوا بِهِ».

 وفي أناشيد سليمان<sup>(١)</sup> يُشبّه الذي يعصر اللبن في فم المؤمن بأنه هو الروح القدس، أما اللبن فهـــو نابع من الآب (١٩: ١ إلخ) وهذا التشبيه حق، فإن كان الإنجيل هو اللبن الحقيقي فاللبن هو الحق!

فإن كان اللبن المغشوش يُمرض المولود، فكلمة الإنجيل المحرَّفة تُمرض الروح والنفس. لهـــذا شـــدَّد القديس بطرس أن يشبِّه الكلمة بـــ«اللبن الحقيقي عديم الغش»، الكلمة التي إذ يرضعها المؤمن من ثدي السماء فهي التي تقيم الحياة:

+ «افرحوا مع أُورشليم وابتهجوا معها يا جميع محبيها. افرحوا معها فرحاً يا جميع النائحين عليها. لكسي ترضعوا وتشبعوا من ثدي تعزياتها. لكي تعصروا وتتلذّفوا من دِرَّة مجدها.» (إش ٦٦: ١٠ و ١١) وأورشليم هنا هي كنيسة الله السماوية.

ومن تقليد الكنيسة الأولى وطقسها أنها كانت تقدِّم لكل معتمد بعد أن يخرج مــن المعموديــة - باعتباره مولودا روحيًّا جديداً (الآن) - كأس لبن محلَّى بالعسل الأبيض(٢). وهذا يذكِّر عمليًّا ورمزيًّا بأنه وُلدَ من الكلمة ومن الكلمة والحق ينمو في النعمة والخلاص.

+ «وُحِدَ كلامُكَ فأكلْتُه فكان كلامُكَ لي للفرح ولبهجة قلبي لأني دُعِيتُ باسمك يــــا رب إلــــهِ الجنود.» (إر ١٥: ١٦)

وتشبيه كلام الإنجيل باللبن تقليد كنسي بسبب الميلاد الجديد بالروح خاصة عند القديس بطرس لأنه أول مَنْ قال: «مولودين ثانية ... بكلمة الله الحيَّة الباقية إلى الأبد». وتشبيه نبع اللبن من السماء أو من الله في أناشيد سليمان هو تطبيق لقول القديس يوحنا في إنجيله «من الله وُلِدُوا». فالولادة هي مسن الله، بينما النمو حتماً يكون من الله، والقديس بطرس يكمِّل الآية فعلاً: «لكي تنموا به»، لأنه لسبن روحي ينمِّي الروح ويستعلن الحق. كما تشبَّه أناشيد سليمان من يوصل إلينا اللبن أو يعصره في فمنا بأنه هو الروح القدس.

نخرج من هذا بأن كلمة الله في الإنجيل هي الغذاء الوحيد للنفس والروح بالنسبة للإنسان الجديـــد، الذي يشتاق إلى الإنجيل في كل يوم وكل مساء وكل لحظة اشتياق الطفل المولود حديثاً للبن أمه. وهذا

<sup>(</sup>١) ''أناشيد سليمان Odes of Solomon'' هي أناشيد مكتوبة في بدء العصر المسيحي بعد كتابة إنجيل القديس يوحنا. وهمم أناشيد تتغنى بالعلاقة بين النفس والمسيح. أما نسبتها إلى سليمان فليس بمعنى أن سليمان مؤلّفها لأنه من الواضح أنحا مكتوبة في العصمر المسيحي، ولكن بمعنى أنما امتداد مسيحي لنشيد الأنشاد المنسوب أصلاً لسليمان.

<sup>(</sup>٢) هيبوليتس. التقليد الرسولي (٢١).

الكلام ليس للوعظ أو لتزويق الكلام ولكنه احتبار روحي احتبرتُه في حياتي كلما أجد نفسي قد مالت نحو الهمّ وثقَّلت عليَّ الحياة بمطالبها فأطلب الإنجيل، وبقراءتي في الكلمة أندمج في الإنجيل وأحيا فيسه بروحي وتنفرج نفسي وتبتهج وأطرح عني كل ثقل الحياة. فالإنجيل هو هدية الله لكل متعب وكل طالسب للحياة والحكمة ولذَّة العشرة الإلهية، لأن صوت الإنجيل يُسمع بالروح القدس ويحرِّك الروح نحو حالقها.

كذلك أعترف أمام الله أن كل مرَّة أبدأ كتابة شرح جديد أو مقالة أو خطاب تعزية أشعر بأني أنمو في المعرفة وفي الحق وفي النعمة. وفي حياتي كلها لم تصل نفسي إلى حالة الشبع من الإنجيـــل، فمهمــــا قرأت ومهما كتبت أظل جوعاناً، فكلمة الإنجيل تُشبِع وشبعها لا ينتهي، فمهما أكلت تقوم جوعاناً.

والسر في هذا الأمر يأتي في الآية القادمة.

## ٢: ٣ «إِنْ كُنْتُمْ قَدْ ذُقْتُمْ أَنَّ الرَّبُّ صَالِحٌ».

أصلها من المزمور (٣٤: ٨):

+ «ذوقوا وانظروا ما أطيب الرب. طوبي للرجل المتوكّل عليه».

والقديس بطرس هو الوحيد الذي يشير إشارة واضحة إلى هذا المعنى في المزمور، وهي بديهيــة أن الرب يؤكل ويشرب: «خذوا كلوا ... خذوا اشربوا». فالرب يُذاق، وإن كان الأكل والشرب على الوضع الملموس قد حاء في العشاء الأخير ولكن المعنى الخطير هو الحقيقة الإلهية العملية: «فمَنْ يــأكلني فهو يحيا بي» (يو 7: ٥٧)، و «إن عطش أحد فليُقْبِل إليَّ ويشرب.» (يو ٧: ٣٧)

وقد قرأت في أحد الكتيبات عن سيدة ظهر لها الرب ولما أبدت الخوف الشديد قال لها عدَّة مرَّات: «انظري إليًّ». ليس هنا نظر البصر بالعين بل نظر الذهن المفتوح للاستعلان لأنه كان موجوداً أمامها ويقودها في طريق مرعب ونجَّاها خطوة بخطوة.

فدعوة القديس بطرس: «إن كنتم قد ذُقتم أن الرب صالحٌ» تفيد: ذوقوا فإن الرب صالح وحلسو، فإن ذقتم أن الرب صالح فكم تكون كلمته ووصاياه. وكل مَنْ ظهر لهم الرب صاروا مسأخوذين بسه ومتحدين بصورته وأصبح كلامه لهم دستور حياة ينفذونه بتهديد الموت.

كذلك إن شئت أن تعرف أيها القارئ فإن كل مَنْ يقرأ كلمة الله بقلب مفتوح وذهـــن مفتــوح يشعر بجمال الرب وحلاوته ولا يعود شيء في الدنيا يعادله، لأن الرب صالح حقًّا وعجيـــب. لـــذلك يقول إشعياء النبي بالروح: «ويُدعى اسمه عجيباً Wonderful.» (إش ٩: ٦)

فالقديس بطرس يدعوك اليوم أن تذوق الرب لتتأكد أنه صالح ليصير الإنجيل هو غذاء الحــق الذي به تنمو.

ولكي نأخذ الكلمة بالصدق والحق نسمع بولس الرسول يتكلّم عن المسيح في سفر العبرانيين هكذا: + «ولكن الذي وُضِعَ قليلاً عن الملائكة (إذ لبس حسداً ومات) يسوع. نراه مكلّلاً بالمجد والكرامة من أجل ألم الموت. لكي يذوق بنعمة الله الموت لأجل كل واحد.» (عب ٢: ٩)

هنا يشرح لنا بولس الرسول كلمة «يذوق» في المعنى اللاهوتي: أنه يَقْبِله بذهنه وقلبه وروحه لدرجة التشبُّع. فالذي ذاق الموت ذاق الحياة وأعطانا بذَوْقه للموت أن نذوق الحياة بالرغم من أننا لم نــــذُقْ الموت بعد، بل انتقلنا من الموت إلى الحياة.

+ «الحق الحق أقول لكم إن مَنْ يسمع كلامَي ويؤمن بالذي أرسلني فله حياة أبدية ولا يـــأتي إلى دينونة بل قد انتقل من الموت إلى الحياة.» (يو ٥: ٢٤)

وتفسير الكلام هنا يحتاج إلى انتباه، لأن الموت الذي نموته بالجسد غير الموت الذي كان الإنسسان يموته بدون الإيمان بالمسيح، لأن الموت الذي يكون بدون المسيح موت أبدي حسب عقوبة آدم، ولكن المسيح قد أبطل الموت الأبدي بموته وأنار لنا الحياة والخلود بقيامته. فنحن في المسيح يسوع لا نسذوق الموت الأبدي. لهذا يقول المسيح: « الحق الحق أقول لكم إن مَنْ يسمع كلامي ويؤمن بالذي أرسلني ... قد انتقل من الموت إلى الحياة»، لأن الموت الذي نموته الآن بالجسد ينقلنا فوراً من الموت إلى الحياة ولا نبقى في الموت.

فهنا الذي يذوق الرب أنه صالح يعني أنه قد تحقَّق من شخصه أنه ابن الله بالحق، وصدَّق موتـه، وصدَّق قيامته، وذاق سر الموت بالشركة في موت المسيح وسر القيامة بقيامته. فلابد أن يصل إلى تحقيق فعلى أن الرب صالح!

فالرب غلب الموت وأبطله وداسه وأعطانا سلطاناً أن ندوسه ونُبطل سلطانه ونقوم في غلبة مَنْ قام غالباً العالم والموت!!

٢: ٤ و٥ «الَّذي إِذْ تَأْتُونَ إِلَيْهِ، حَجَراً حَيًّا مَرْفُوضاً مِنَ النَّاسِ، وَلكِنْ مُخْتَارٌ مِنَ اللهِ كَوِيمٌ، كُونُوا أَنْتُمْ أَيْضاً مَبْنِيِّينَ - كَحِجَارَةٍ حَيَّةٍ - بَيْتاً رُوحِيًّا، كَهَنُوناً مُقَدَّساً، لِتَقْدِيمٍ ذَبَائِحَ رُوحِيَّةٍ مَقْبُولَةٍ عِنْدَ اللهِ بِيَسُوعَ الْمَسْيحِ».

بعد أن ذكر القديس بطرس الميلاد الثاني من الكلمة الحيَّة الباقية إلى الأبد، واجه المولود الجديد بالكلمة العقلية أي الإنجيل كلبن عديم الغش يبني النفس ليكمِّل خلاصها. ثم جاء الآن إلى المسيح نفسه كواضع أساس التعليم، والمعلِّم الوحيد، ويصفه بأنه يلزم للمولود ثانية أن يواجه المسيح نفسه كحياة له يجياها. فوصف المسيح هنا كحجر حي، يقصد به أساس البناء المسيحي الذي يلزم حتماً أن يتحد بله المسيحي، فهو مولود ثانية ليرث الحياة الأبدية. والحياة الأبدية تبدأ من هنا على الأرض، فنحن نحيا الحياة الأبدية فعلاً ولكن ننتظر أن نلقي أجسادنا للتراب لنذهب إلى المسيح. فالشركة في حياة المسيح تبدأ من هنا لأننا صرنا من جسده أو أعضاء في جسده، فيلزم للعضو أن يثبت في الجسد. والتعبير هنا كله منصبٌ على علاقتنا الروحية العملية القائمة فعلاً على ذوق المسيح كحياة نذوقها ونحياها.

فمن رضاعة الإنجيل نأتي إلى الاتحاد بالمسيح. ويضع هنا القديس بطرس وصفاً للمسيح الذي ناتي اليه أنه حجر حي مختار من الله وكريم، أي مجيد، لم يستطع الناس، وليس إسرائيل فقط، أن يأتوا إليه، بل رفضوه. ولكن نحن كمولودين له من الله نأتي إليه كحجر أساس مطلوب منّا أن نصير نحن أيضاً حجارة حيّة، أي أعضاء أحياء في الجسد الحي، نبني أنفسنا على أساس المسيح، وبالإيمان الواحد والثبوت الدائم ووحدة المحبة نصير بيتاً روحيًّا، حيث المسيح نفسه رئيس كهنة، وإذ وُلِدنا منه، صرنا وارثين كهنوته الإلهي، أي نأتي إليه كحجارة حيّة وكهنوت مقدَّس.

فمطلوب منًا أن نكون بيتاً روحيًا حديداً غير الأول، لأننا وُلدنا ثانية لبشرية جديدة روحية مدعوة لميراث السماء. فنحن بالتمثيل حجارة حيَّة مبنية على أساس حي هو المسيح، ننمو هيكلاً للرب، يكهن فيه الرب، ونحن نصير فيه وبه كهنة نقدِّم ذبائح روحية.

وهذا التشبيه الذي يقدِّمه القديس بطرس مبني على مزمور (١١٨: ٢٢)، وعلى إشعياء (٢٨: ٢١):

+ «الحجر الذي رفضه البَّناؤون قد صار رأس الزاوية.» (مز ١٨ [: ٢٢])

+ «هأنذا أؤسِّس في صهيون حجراً. حجر امتحان حجر زاوية كريماً أساساً مؤسَّساً.» (إش ٢٨: ١٦)

وصار هذا تقليد الرسل:

+ «ولكن إسرائيل وهو يسعى في أثر ناموس البر، لم يُدرك ناموس البر. لماذا؟ لأنه فعل ذلك لــيس بالإيمان بل كأنه بأعمال الناموس. فإلهم اصطدموا بحجر الصدمة. كما هو مكتوب": ها أنا أضع في صهيون حجر صدمة وصخرة عثرة وكل مَنْ يؤمن به لا يُخزَى.» (رو ٩: ٣١ – ٣٣)

وبمذا ظهر تعليم المسيح واستُعلن أنه هو الصخرة الحيَّة أي الأساس للتعلــيم بالإيمـــان للخـــلاص،

ويتحتَّم أن نبني أنفسنا عليه بالتتلمذ للإنجيل وتعليم الرسل: «أني أنا حي فأنتم ستحيون.» (يو ١٤: ١٩)

وواضح أن البيت الروحي هو الكنيسة المتحدة بالمسيح والتي يقيمها المؤمنون بالعبادة الحيَّة والشركة الصادقة في المحبة. أما الذبائح المقبولة فهي الصلاة والتسبيح والتمحيد: «حيثما احتمع اثنان أو ثلاثسة باسمي فهناك أكون في وسطهم.» (مت ١٨: ٢٠)

فالكنيسة هي موضع الذبائح الروحية المقبولة، والكهنوت المقدَّس في المسيح وفي وجوده الحـــي في وسط المؤمنين في حدمة الكلمة الحيَّة، فنحن الذين أعطينا حياتنا لله وتقدَّسنا بالكلمة فنحن المعتنسيرون دبائح حيَّة لله.

- + «ولكنني وإن كنت أنسكب أيضاً على ذبيحة إيمانكم وحدمته أسر وأفرح معكم أجمعين.» (في ٢: ١٧) + «فأطلب إليكم أيها الإخوة برأفة الله أن تقدَّموا أجسادكم ذبيحة حيَّة مقدَّسة مرضية عنسد الله عبادتكم العقلية.» (رو ٢: ١)
- + «فلنقدِّم به في كل حين لله ذبيحة التسبيح أي ثمر شفاه معترفة باسمه. ولكن لا تنسوا فعل الخيرُ والتوزيع لأنه بذبائح مثل هذه يُسر الله.» (عب ١٣: ١٥ و١٦)
- ٢: ٣ «لذلك يُتَطنَمُنُ أَيْضاً فِي الْكِتَابِ: هنذا أَضعُ فِي صِهْيَوْنَ حَجَرَ زَاوِيَةٍ مُخْتَاراً كَرِيمَا، وَالْسندِي يُؤْمنُ به لَنْ يُخْزَى».

هنا يذكر ما سبق وكتبناه عن إشعياء النبي (٢٨: ١٦).

ويقصد بحجر صهيون، وحجر الزاوية يسوع المسيح من نسل داود.

«والذي يؤمن به لن يخزى» جاءت في النص ''بل سيُقبَل لدى الله''.

٢: ٧ «فَلَكُمْ أَنْتُمُ الَّذِينَ تُؤْمِنُونَ الْكَرَامَةُ، وَأَمَّا لِلَّذِينَ لاَ يُطِيعُونَ، فَالْحَجَرُ الَّذِي رَفَضَهُ الْبَتَّاوُونَ، هُوَ قَدْ صَارَ رَأْسَ الزَّاوِيَة»

هنا يقصد الذين أُرسلت إليهم الرسالة لأنهم آمنوا بالمسيح وصارت لهم كرامة المسيح بمعسى قسد صاروا ورثة المسيح في الله.

أما الذين لا يطيعون، فلحظُّهم السيِّئ المميت أن المسيح قد صار رأس الزاوية، كما ذَكَـر سـفر إشعياء (٨: ١٤):

+ «ويكون مَقْدساً وحجر صدمة وصحرة عثرة لبيتي إسرائيل وفحًّا وشركاً لسكان أورشليم، فيعثر

هَا كثيرون، ويسقطون فينكسرون ويعلقون فيُلْقَطُون.» (إش ١٤ ١ و ١٥)

وانظر أيضاً: (رو ٩: ٣٣):

+ «كما هو مكتوبٌ ها أنا أضع في صهيون حجر صدمة وصخرة عثرة وكل مَنْ يـــؤمن بــــه لا يُخزَى».

أما عند القديس لوقا فقد سُمِّي بصخرة هلاك:

ويعني أن المسيح يصير للذين لم يؤمنوا به سبب هلاك.

+ «فنظر إليهم وقال إذاً ما هو هذا المكتوب الحجر الذي رفضه البنَّاؤون هو قد صار رأس الزاوية. كل مَنْ يسقط على ذلك الحجر يترضَّض، ومن يسقط هو عليه يسحقه.» (لو ٢٠: ١٧ و١٨)

٢: ٨ «وَحَجَرَ صَدْمَةٍ وَصَخْرَةً عَثْرَةٍ. الَّذِينَ يَغْتُرُونَ غُيْرَ طَانِعِينَ لِلْكَلِمَةِ، الأَمْرُ الَّذِي جُعِلُوا لَهُ».

+ «لأن الله لم يجعلنا للغضب بل لاقتناء الخلاص بربنا يسوع المسيح.» (1 تس ٥: ٩) والمسيح يضع الذين لم يؤمنوا به حسب نص الآية القديمة، يضعهم في موضع الخزي.

وبقوله: «الأمر الذي جُعلوا له» يفيد ألهم قد هلكوا باحتيارهم.

٢: ٩ «وَأَمَّا أَنْتُمْ فَجِنْسٌ مُخْتَارٌ، وَكَهَنُوتٌ مُلُوكِيٌّ، أُمَّةٌ مُقَدَّسَةٌ، شَعْبُ اقْتِنَاءٍ، لِكَيْ تُخْبِرُوا بِفَضَائِلِ
 الذي دَعَاكُمْ مِنَ الظُّلْمَة إِلَى نُورِهِ الْعَجِيبِ».

غير الطائعين رُفضوا وعثروا لأنهم مرفوضون، وأما الذين أطاعوا الكلمة واعتمدوا وآمنوا بالمسيح وبمَنْ أرسله، فدخلوا في زمرة القديسين وأهل بيت الله، وأخذوا الجنس الجديد الذي خلقه المسيح للبشرية الطائعة يوم قيامته. فصاروا - حقًا - جنساً مختاراً في الابن الوحيد، لا بعهد سيناء وإنما بعهد دم الحمل الذي بلا عيب يسوع المسيح فمُسحوا بمسحته، وأخذوا كهنوته بالميراث السماوي، وصاروا أبناء ملكه مالكين معه إلى الأبد. لهم قداسته التي قدَّس بها ذاته لكي تكون هي قداستنا، واختار أفرادها من كل العالم، من كل لسان وأمة، كل مَنْ آمن واعتمد دخل في حسم الكنيسة الذي هـو حسده المقدِّس، فصاروا أمة مقدَّسة لها ثبوت دائم في المسيح ومختومة بيد الله، وأصبحوا للمسيح شعباً مختاراً من كل أطراف العالم، ودخلوا الحظيرة وصاروا له حملاناً صغيرة يضعها في حضنه ويقود المرضعات. وهو شعب ليس له عرق أرضي ولا جنس يمتُ لآدم، ولكنه شعب قد اشتراه المسيح بدمه لله، فهـو

شعب مُشتَرَى أي شعب اقتناه الله لا بذهب ولا فضة بل بدم الحمل الوديع الابن المحبوب:

+ «لأنك ذُبحت واشتريتنا لله بدمك من كل قبيلة ولسان وشعب وأُمة، وجعلتنا لإلهنـــا ملوكـــاً وكهنة، فسنملك (في الحياة إلى الأبد).» (رؤ ٥: ٩ و١٠)

هنا ولو أن كل الأسماء والألقاب والتشبيهات هي التي وردت في العهد القديم، ولكن لا يُقصد بما إسرائيل، ولكن إسرائيل كانت ظلاً لها وشبه السماويات (عب ١٨: ٥)، أما هنا فالسماويات عينها (عب ٩: ٢٣). إسرائيل قد فُدي في العهد القديم بحمل الفصح؛ وهنا فُدي شعب الله بسابن الله ذاتسه الذي كان يشبه الحمل الوديع في أخلاقه لتتم الأوصاف الظاهرية ويبقى الجوهر سرًّا مكتوماً. وإسرائيل كان لها حدًّام كهنة ورثوا كهنوهم من هارون رئيس الكهنة، وهنا كهنة حدام للكلمة، كل مَنْ جملها في قلبه وجعلها في لسانه، ورثوا كهنوهم من رئيس الكهنة الأعظم يسوع المسيح خادم الأقداس العليا الذي دخل أول مرَّة فوجد لنا فداءً أبديًا (عب ٩: ١٢).

وقد سبق القديس بطرس ووصف سامعيه وقارئيه قائلاً: «أنتم الذين بقوَّة الله محروسون، بإيمـــان، مستعد أن يُعلَن في الزمان الأخير» (إبط ١: ٥)، والآن يكشف كل سر الحقيقة.

وعبارة «جنس مختار» أحذها من إشعياء النبي: «لأسقى شمعيي مختماري» (إش ٤٣: ٢٠) وفي الترجمة السبعينية وُجِدَت «جنسي المختار» τὸ γένος μου τὸ ἐκλεκτόν وهكذا أيضاً جماءت في (إش ٤٣: ١٠):

+ «أنتم شهودي يقول الرب وعبدي الذي اخترته لكي تعرفوا وتؤمنوا بي وتفهموا أين أنا هـــو. قبلي لم يصوَّر إله وبعدي لا يكون. أنا أنا الرب وليس غيري مخلِّص.» (إش ٤٣: ١٠ و١١) وجاءت أيضاً في (إش ٤٤: ٢).

هذه الأوصاف قد وُضِعت للمسيحيين بسبب محبة الله ولأنهم اختيروا من العالم و لم يعودوا يتبعون العالم: «بطرس رسول يسوع المسيح إلى المتغرِّبين ... المختارين» (١بط ١: ١)

وكلمة «الملوك» صفة تأتي قبل الكهنوت، في الأصل اليوناني، لأن صفة المسيح هي ملك وكساهن على رتبة ملكي صادق:

+ «ومن يسوع المسيح الشاهد الأمين البكر من الأموات ورئيس ملوك الأرض. الذي أحبَّنا وقـــد غسَّلنا من خطايانا بدمه. وجعلنا ملوكاً وكهنة لله أبيه له المجد والسلطان إلى أبد الآبدين آمين.» (رؤ ١: ٥ و٦)

شرح رسالة بطرس الرسول الأولى – م ٦

ويلزم الاهتمام بتقديم الملوك على الكهنة في الوعد الإلهي، لأن الكاهن هو خادم الكلمة أما الملك فمخدوم، لذلك أعطيَ نصيب الملوكية قبل نصيب الكهنوت لكي تكون الخدمة حدمة ملوكية، وهذا يعطى الكهنوت أعلى درجة للحرية.

أما قوله: «شعب اقتناء» λαὸς εἰς περιποίησιν فيراها القديس بولس في رســـالته إلى تـــيطس هكذا: «الذي بذل نفسه لأجلنا لكي يفدينا من كل إثم ويطهِّر لنفسه شعباً خاصـــاً λαὸν περιούσιον غيوراً في أعمال حسنة.» (تي ۲: ۱۶)

وكلمة «نوره العجيب» هو معرفة المسيح والآب. هذا هو النور الحقيقي.

وكثير من الشُرَّاح الكبار جعلوا الكلام منصبًّا على رفض إسرائيل واستبدالها بالكنيسة، ولكن هـــذا لا يستقيم روحيًّا أبداً، فإسرائيل هي ظل السماويات في كل ما لها، فإذا أزيل الظل يلزم إزالة الأصل، لـــذلك إسرائيل باقية مهجورة كوعد الله إلى أن يدخل ملء الأُمم، ثم تأخذ بعد ذلك مكانها الجديد بنوع آخر.

٢: ١٠ «الَّذينَ قَبْلاً لَمْ تَكُونُوا شَعْباً، وَأَمَّا الآنَ فَأَنْتُمْ شَعْبُ اللهِ. الَّذِينَ كُنْتُمْ غَيْرَ مَرْحُومِينَ وَأَمَّا الآنَ فَمَرْحُومُونَ».

والكلام هنا مأخوذ من هوشع النبي:

+ «فقال ادْعُ اسمه لوعَمِّي (ليس شعبي) لأنكم لستم شعبي وأنا لا أكون لكم.» (هو ١: ٩)

+ «وأزرعها لنفسي في الأرض وأرحم لورحامة وأقول للوعَمِّي أنتَ شعبي وهو يقول أنتَ إلهي.» ده. ۲: ۲: ۲:

والذي يوضِّح الكلام أكثر قول هوشع:

+ «ويكون عوضاً عن أن يقال لهم لستم شعبي يُقال لهم أبناء الله الحي.» (هو ١٠:١٠)

واضح أن الله لم يتغيَّر ولكن الذي تغيَّر هو الشعب لأن الله في أوقات كثيرة رفض أن يكون شعب إسرائيل هو شعبه، ولكنه عاد ورحم من الشعب مَنْ تاب وعاد إلى الله وآمن بالتجديد وقبل إرسالية الخلاص، هؤلاء كل مَنْ قبلوا الخلاص صاروا من شعب الله بل وأولاد الله. وهذا الوصف هـو لـبني إسرائيل الذين قبلوا المسيح وآمنوا بالخلاص. والخراف الأحر التي من حظائر أحرى اشتركت في نفس الخلاص وآمنت ودخلت الحظيرة تحت رعاية نفس الراعي الصالح.

وواضح ألهم في السابق قد فقدوا معزَّة الله ورحمته بأعمالهم ولكن الآن بعد أن اعتمــــدوا وآمنـــوا

صاروا من أولاد الله فدخلوا لرحمة الله الكاملة.

٢١ «أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، أَطْلُبُ إِلَيْكُمْ كَغُرَبَاءَ وَنُزَلاءَ، أَنْ تَمْتَنِعُوا عَنِ الشَّهُوَاتِ الْجَسَدِيَّةِ الَّتِي تُحَارِبُ النَّفْسَ».

الآن وبعد أن وضع بطرس الرسول الكنيسة المتغرِّبة في أعلى قمة المستويات البشرية، كملوك وكهنة لله الآب، الآن يعود إلى علاقة أفراد الكنيسة بالعالم وأهل العالم، وكيف ينبغي على المـــؤمنين باســـم المسيح أن يكونوا بلا لوم في كل السلوك تجاه الأمم، بل يكونوا أيضاً مثلاً أعلى أمام الناس، معتمداً في ذلك على الأساس الذي يعيشون به.

وبقوله «أيها الأحباء» فهنا يذكّرهم بالفضيلة الأُولى والمُثلى في المسيحية التي تشهد للمسيح.

ويكون سلوكهم بإحساس مَنْ هم غرباء ونزلاء بالنسبة لمستوطني العالم لأن وطنهم الحقيقي هـو فوق في السماء. والآن يعيشون كغرباء عن وطنهم ونزلاء على الأرض، فتكون سـيرتهم وسـلوكهم باتضاع وغير متكالبين على العالم ولا شهوات الجسد لأن الذين يعيشون حسب الجسد هم في الحقيقة يعيشون موتهم لا حياقهم.

وفي سفر العبرانيين يذكر القديس بولس أن الآباء القديسين الأولين قد عاشوا عيشة مَنْ هم غربــاء ونُزلاء على الأرض لأنهم كانوا يطلبون وطناً أفضل، أي سماوي، مؤكّداً ألهم عاشوا طيلة حياقهم على رجاء المواعيد الآتية وماتوا و لم يروها، أما نحن الآن المؤمنين بالمسيح فقد استوطنًا حقًا فوق فأصــبحنا بإرادتنا غرباء ونزلاء على الأرض لأننا نطلب الوطن السمائي.

والشهوات الجسدية منحازة للحسد وللعالم وللتراب الذي أخذ منه آدم وتسبب في اللعنة السيق تورث الجسد التراب ثانية. أما النفس فهي منحازة بطبيعتها لنفخة الله التي أعطاها لآدم ليعسيش بحا ويقاوم الجسد لو أراد وأطاع الله. والنفس في المسيحية هي التي تتجدد وتأخذ صورة خالقها في القداسة والحق. لذلك فالحرب في المسيحية قويَّة بين النفس المنحازة للروح وبين الجسد المنحاز للتراب والعالم: «أما الروح فنشيط وأما الجسد فضعيف» (مت ٢٦: ١١). وهذا هو قول المسيح لما كان يصلي في حشيماني ولذلك قال لهم: «صلُّوا لئلا تدخلوا في تجربة!» (مت ٢٦: ١١) لأنها حرب الشيطان، فهو يحارب النفس عن طريق الجسد!

فشهوات الجسد مصوَّبة نحو النفس لكي تفقد رجاءها وحبَّها وصلتها بالمسيح. لأن الإنسان إما أن

وبولس الرسول ينصح تلميذه تيموثاوس أن يهرب من الشهوات الشبابية أي لا يعطيها فرصة بـــل يقاومها ويهرب من كل مواقفها.

ولكن الشهوات الجسدية لا تنحصر في الناحية الجنسية فقط، بل محبة المال هي شهوة حسدية، ومحبة اقتناء الأشياء الثمينة والذهب وفصوص الماس شهوة حسدية قادرة أن تجر النفس إلى الهلاك، وحب العظمة والرئاسة هي شهوة حسدية تحارب النفس المحبة للعبادة والتواضع، وشهوة السبطن في أنسواع المأكولات والمشروبات هي تحارب النفس وتسلب الإنسان حفة الجسد وانتباه الروح للصلاة والعبادة. والشهوات الجسدية لا حصر لها، فكل ما يحارب النفس ويحرم الإنسان من العبادة والصلاة يكون دائماً من وحي الجسد:

+ «وإنما أقول اسلكوا بالروح فلا تكمَّلوا شهوة الجسد، لأن الجسد يشتهي ضد الروح والـــروح ضد الجسد. وهذان يقاوم أحدهما الآجر حتى تفعلون ما لا تريدون.» (غل ٥: ١٦ و١٧) + «ولكن الذين هم للمسيح قد صلبوا الجسد مع الأهواء والشهوات.» (غل ٥: ٢٤)

وهنا صلب الجسد مع الأهواء والشهوات هي صناعة القديسين التي تفرَّغوا لها خاصة في بدء حياقم، فالصوم والسهر وقراءة الإنجيل والسحود المتواتر وقراءة سير القديسين والوقوف في الصلاة ساعات طويلة هي صلب الجسد مع الأهواء والشهوات، لألها تتوقَّف وتضعف وتتلاشى ويعيش الإنسان حرًّا من مجاذبات الجسد وشهواته، ويتفرَّغ للمعيشة مع المسيح في سيرة القداسة والطهارة وطاعة المسيح.

٢: ١٢ «وَأَنْ تَكُونَ سِيرَتُكُمْ بَيْنَ الأُمَمِ حَسنَةً، لِكَيْ يَكُونُوا، فِي مَا يَفْتَرُونَ عَلَيْكُمْ كَفَـاعِلِي شَــرٌ،
 يُمَجِّدُونَ اللهَ فِي يَوْمِ الإِفْتِقَادِ مِنْ أَجْلِ أَعْمَالِكُمُ الْحَسنَةِ الَّتِي يُلاَحِظُونَهَا».

يلاحظ أن التوجيه السالف في الآية (١١) كان سالباً بمعنى الامتناع، أما في هذه الآية فيركز التوجيه على الناحية الإيجابية من جهة السلوك المسبحي في العالم. هنا يوجّه أنظار المؤمنين المتغرّبين في وسط الأمم أن تكون سيرهم وسلوكهم حسناً أو صالحاً يتناسب والمسبح الذي يعبدونه بالروح القدس الذي بلا عيب. فالمطلوب من المسبحي لا أن يكون قديساً في المجتمع الذي يعيش فيه ولكن ذا سيرة حسسنة أي ممدوحة وصالحة. لأن المسبحية دائماً في وسط الأمم مدمومة ومُفتَرى عليها، والذين يتبعون المسبح

يدفعون ضريبة تبعية المسيح أي الصليب. فشهادة بيلاطس «أي لست أحد فيه علَّه» (يو ١٩: ٦) تنبًه ذهن المسيحيين أن تكون سيرتهم على مستوى المصلوب. فهو صُلب أي حُكم عليه بالإعدام، بينما هو، من فم القاضي، لم يفعل علَّة واحدة تؤخذ عليه، مع ذلك حَكَمَ بصلبه. فهكذا يكون سلوك المسيحيين شاءوا أم أبوا: أن تصدر ضدَّهم الأحكام بينما سيرتهم تشهد لهم ألهم لا توجد علَّة واحدة تؤخذ عليهم. ولكن مذمَّة الناس وحكمهم الخاطئ إنما يمجِّد الله يوم الاستعلان لأن سيرتهم تشهد ألهم ألهم مملوا الصليب حسناً:

+ «وجميع الذين يريدون أن يعيشوا بالتقوى في المسيح يسوع يُضطهَدون.» (٢تي ٣: ١٢)

ولكن توجيه القديس بطرس هو أن يكون سلوك المسيحيين حسناً بين الأُمم حتى ولـو اعتــبروهم فاعلى شر، وهذا يمجِّد المسيح.

وحكم الأمم على المسيحيين ألهم فاعلو شر لا يأتي عن اقتناع ولكن سببه هو ألهم يختلفون عنهم في السلوك والصدق والأمانة والطهارة، فهم مكروهون لألهم يعطون المثل الأعلى الذي يسدين الآخسرين بدون وعظ أو شهادة. وهذا لم يَفُت على القديس بطرس بل قاله بالحرف الواحد: «الأمر الذي فيسه يستغربون أنكم لستم تركضون معهم إلى فيض هذه الخلاعة عينها مجسدٌفين» (١بسط ٤:٤). بسل ويعتبرون المسيحيين ألهم مجرمون لألهم يخالفون المجتمع العالمي وألهم خطر. وهذه وضحت أيام نيرون لما اضطهد المسيحيين باعتبار ألهم قد أشعلوا النار في روما، ولكن المؤرِّخ تاسيتس يقول في مذكراته (١٥:

[استطاع نيرون أن يثير الشك في الذي بدأ بإشعال النار ليخفي عمله هو لأنه هو الذي أشعل النار في روما. وحوَّل الأنظار نحو المسيحيين الذين كانوا مكروهين من أجل جرائمهم. ولكن بعد تحقيق الشرطة لم يقتنع ألهم هم السبب في إشعال النار ولكن السبب كان فقط كراهيتهم للجنس البشري.] (٣)

وحقَّق ذلك المؤرِّخين سيوتونيوس Suetonius: (نيرون ١٦ – Nero, III. ii. LCL

وهنا يقصد القديس بطرس أن يرد المسيحيون على ادعاءات الأُمم في افتراءاتهم الكاذبة، وذلك بأن يظهروا أمام الناس بأعمالهم الصالحة وتمجيد الله. وهو يعطي نموذجاً حيًّا لذلك في رسالته:

+ «كذلك أيتها النساء كُنَّ خاضعات لرجالكن حتى وإن كان البعض لا يطيعون الكلمة يُربحـون

<sup>(3)</sup> Comment. on Ist Peter. Leonhard Goppelt (p. 159 no 17).

بسيرة النساء بدون كلمة. ملاحظين سيرتكم الطاهرة بخوف.» (١بط ٣: ١ و٢)

فالوسيلة الوحيدة لإسكات افتراءات غير المؤمنين هو سلوك المسيحيين الصالح كنموذج حي لمن هو المسيحي، الذي سيُستعلن علناً يوم استعلان المسيح، فتصير أعمال المسيحيين تمجيداً للمسيح.

وكان تقليد الكنيسة شديداً في لفت أنظار المؤمنين ألهم شهود للمسيح بأعمالهم لكـــي يكونـــوا كارزين لا بالكلمة ولكن بالأعمال التي تمجِّد المسيحية والله. وإليك الأمثلة:

- + «كونوا بلا عثرة لليهود ولليونانيين ولكنيسة الله.» (١ كو ١٠: ٣٢)
- + «اسلكوا بحكمة من جهة الذين هم من خارج مفتدين الوقت. ليكن كلامكم كل حين بنعمـــة مُصلَحاً بملح لتعلموا كيف يجب أن تجاوبوا كل واحد.» (كو ٤: ٥ و٦)
- + «لكي تسلكوا بلياقة عند الذين هم من خارج ولا تكون لكم حاجة إلى أحد.» (1تس ٤: ١٢)
- + «ويجب أيضاً أن تكون له شهادة حسنة من الذين هم من خارج لئلا يسقط في تعسيير وفخ إبليس.» (١ تي ٣: ٧)
- + «جميع الذين هم عبيد تحت نير فليحسبوا سادتهم مستحقين كل إكرام لئلا يُفتَرى على اسم الله وتعليمه.» (١ تي ٦: ١)
- + «متعقلات عفیفات ملازمات بیوتمن صالحات خاضعات لرجالهن لکي لا يُجدَّف على كلمـــة \_ الله.» (تي ٢: ٥)
- + «مقدِّماً نفسك في كل شيء قدوة للأعمال الحسنة ومقدِّماً في التعليم نقاوة ووقاراً وإخلاصاً وكلاماً صحيحاً غير ملوم. لكي يُخزى المضاد إذ ليس له شيء رديء يقوله عنكم. والعبيد أن يخضعوا لسادقم ويرضوهم في كل شيء غير مناقضين غير مختلسين بل مقدِّمين كل أمانة صالحة لكي يزينوا تعليم مخلِّصنا الله في كل شيء.» (تي ٢: ٧ ١٠)
  - + «لأن هكذا هي مشيئة الله أن تفعلوا الخير فتسكتوا جهالة الناس الأغبياء.» (١ بط ٢: ١٥)
- + «ولكم ضمير صالح لكي يكون الذين يشتمون سيرتكم الصالحة في المسيح يخزون فيما يفتـــرون عليكم كفاعلي شر.» (ابط ٣: ١٦)
  - + «فلا يتألم أحدكم كقاتل أو سارق أو فاعل شر أو متداخل في أمور غيره.» (١ بط ٤: ١٥)
- + «فليضئ نوركم هكذا قدَّام الناس لكي يروا أعمالكم الحسنة ويمجِّدوا أبساكم الـذي في السموات.» (مت ٥: ١٦)
- هنا إشارة المسيح لنجاح عملية الكرازة بالأعمال في المستقبل وإمكانية تحــول الأعــداء إلى مَــن

يمجدون الآب السماوي، وقد سمعنا ببعض الحالات المبنية على أثر السلوك الصالح على نفوس الناس.

## قائمة الواجبات المفروضة على المسيحي في التقليد الكنسي:

نجدها في (١ بط ٢: ١٣ – ٣: ٧) وهي متصلة بمجموعة كولوسي (٣: ١٨ – ٤: ١) كما أنحـــا متصلة بمجموعة أفسس (٥: ٢٢ – ٦: ٩) وتدعى قائمة الواجبات أو قانون شئون البيت.

ونخصِّص لها سرداً يضمّها في مقابل بعضها ليظهر التقليد الكنسي واهتمامه.

#### (١ بط ٢: ١٣ - ٣: ٧)

+ «فاخضعوا لكل ترتيب بشريٌ من أجل الرب. إن كان للملك فكمن هو فوق الكل، أو للولاة فكمُرسَلين منه للانتقام من فاعلي الشر، وللمدح لفاعلي الخير. لأن هكذا هي مشيئة الله: أن تفعلوا الخير فتُسكتوا جهالة الناس الأغبياء. كأحرار، وليس كالذين الحرية عندهم سترةٌ للشرِّ، بل كعبيد الله. أكرموا الجميع. أحبوا الإخوة. خافوا الله. أكرموا الملك.

أيها الخُدَّام، كونوا خاضعين بكل هيبة للسادة، ليس للصالحين المترفّقين فقط، بل للعنفاء أيضاً. لأن هذا فضلٌ، إن كان أحدٌ من أجل ضمير نحو الله، يحتمل أحزاناً متألّماً بالظلم. لأنه أي مجد هو إن كنتم تُلطّمون مُخطئين فتصبرون؟ بل إن كنتم تتألّمون عاملين الخير فتصبرون، فهذا فضلٌ عند الله. لأنكم لهذا دُعيتم، فإن المسيح أيضاً تألّم لأجلنا، تاركاً لنا مثالاً لكي تتبعوا خطواته. الذي لم يفعل خطية، ولا وُجدَ في فمه مكرٌ، الذي إذ شُتم لم يكن يشتم عوضاً، وإذ تألم لم يكن يهدّد بل كان يُسلّم لمَنْ يقضي بعدل. الذي حَمَلَ هو نفسه خطايانا في جسده على الخشبة، لكي نموت عن الخطايا فنحيا للبر. الذي بَجَلْدَته شُفيتم. لأنكم كنتم كخراف ضالة، لكنكم رجعتم الآن إلى راعي نفوسكم وأسقفها.

كذلكُنَّ أيتها النساء، كُنَّ خاضعات لرجالكُنَّ، حتى وإن كان البعض لا يطيعون الكلمة، يُربَحُون بسيرة النساء بدون كلمة، ملاً حظين سيرتكُنَّ الطاهرة بخوف. ولا تكن زينتكُنَّ الزينة الخارجية، من ضفر الشعر والتحلِّي بالذهب ولبس الثياب، بل إنسان القلب الخفي في العديمة الفساد، زينة الروح الوديع الهادئ، الذي هو قدَّام الله كثير الثمن. فإنه هكذا كانت قديمًا النساء القديسات أيضًا المتوكلات على الله يُزيِّن أنفُسَهُنَّ خاضعات لرجالهنَّ. كما كانت سارة تُطيع إبراهيم داعيةً إياه سيِّدها. التي صرتُنَّ أولادها، صانعات خيراً، وغير خائفات خوفًا البتة.

كذلكم أيها الرجال، كونوا ساكنين بحسب الفطنة مع الإناء النسائيِّ كالأضعف، مُعطين

إِيَّاهُنَّ كرامةً، كالوارثات أيضاً معكم نعمة الحياة، لكي لا تُعاق صلواتكم. والنهاية كونوا ...».

#### (کو ۳: ۱۸ – ٤: ۱):

+ «أيتها النساءُ، اخضعنَ لرحالكُنَّ كما يليقُ في الربِّ. أيها الرحالُ، أحبوا نساءَكُم، ولا تكونسوا قُساةً عليهنَّ. أيها الأولادُ، أطيعوا والديكم في كلِّ شيء لأن هذا مرضيٌّ في الربِّ. أيها الآباءُ، لا تُغيظوا أولادكم لئلا يفشلوا. أيها العبيدُ، أطيعوا في كُل شيء سادتكم حسب الجسد، لا بخدمة العين كمَنْ يُرضي الناس، بل ببساطة القلب، خائفين الربُّ. وكلُّ ما فعلتم، فاعملوا من القلب، كما للربِّ ليس للناس، عالمين أنكم من الربِّ ستأخذون جزاء الميراث، لأنكم تخدمون الرب المسيح. وأما الظالم فسينال ما ظلم به وليس محاباة.

أيها السادة، قدِّموا للعبيد العدل والمساواة، عالمين أن لكم أنتم أيضاً سيِّداً في السموات».

#### (أف ٥: ٢٢ - ٦: ١٠):

+ «أيها النساءُ اخضعنَ لرجالكُنَّ كما للربِّ، لأن الرجل هو رأسُ المرأة كما أن المسيح أيضاً رأسُ الكنيسة، وهو مخلِّصُ الجسد. ولكن كما تخضعُ الكنيسةُ للمسيح، كذلك النساءُ لرجالهَ في الكنيسة، وهو مخلِّصُ الحبوا نساءكم كما أحبَّ المسيحُ أيضاً الكنيسة وأسلمَ نفسه لأجلها، لكني يُقدِّسها، مُطهِّراً إيَّاها بغسل الماء بالكلمة، لكي يُحضرها لنفسه كنيسة مجيدةً، لا دَنسَ فيها ولا غَضْنَ أو شيءٌ من مثل ذلك، بل تكون مقدَّسة وبلا عيب. كذلك يجبُ على الرجال أن يُحبُّوا نساءَهُم كأجسادهم. مَنْ يُحبُّ امرأته يُحبُّ نفسه، فإنه لم يُبغضْ أحدٌ جسدهُ قطم، بسل يَقُوتُهُ ويُربِّيه، كما الرب أيضاً للكنيسة. لأننا أعضاءُ حسمه، من لحمه ومن عظامه. من أحل هذا يترك الرجل أباهُ وأمَّهُ ويلتصق بامرأته، ويكون الاثنان جسداً واحداً. هذا السرُ عظيم، ولكنني أنا أقول من نحو المسيح والكنيسة. وأما أنتم الأفرادُ، فليُحبُّ كلُّ واحد امرأته هكذا كنفسه، وأما المرأةُ فلتَهَبْ رحُلهاً.

أيها الأولاد، أطيعوا والديكم في الربِّ لأن هذا حقٌّ. أكرم أباك وأُمَّكَ، التي هي أوَّل وصيَّة بوعد، لكي يكون لكم خيرٌ، وتكونوا طوال الأعمار على الأرض. وأنتم أيها الآباء، لا تُغيظواً أولادًكم، بل ربُّوهم بتأديب الربِّ وإنذاره.

أيها العبيدُ، أطيعوا سادتكم حسب الجسد بخوف ورعدَة، في بساطة قلوبكم كما للمسسيح لا بخدمة العين كمَنْ يُرضي الناس، بل كعبيد المسيحُ، عاملينَ مشيئة الله من القلب، حادمين بنيَّة

صالحة كما للربِّ، ليس للناس. عالمين أن مهما عَملَ كل واحد من الخير فذلك يناله من الربِّ، عبداً كان أم حُرَّا. وأنتم أيها السادة، افعلوا لهم هذه الأمور، تارَّكين التهديد، عالمين أن سيدكم أنتم أيضاً في السموات، وليس عنده محاباةً. أخيراً يا إخوتي ...».

والمُلاحَظ على هذه الأساليب للحياة اليومية بالنسبة للآباء والأولاد والنساء والرحال والعبيد أنهــــا تتلاقى كلها في قالب واحد يمثّل العصر الذي كان يعيش فيه الرسل، ولكن المبادئ والمُثُل العليا كلـــها مأخوذة من التوراة والإنجيل.

والغرض الذي تركّز عليه التوصيات هي علاقة المسيحي بالآخرين: بالأب أو الابن أو الأخ أو الأم أو الأموا أو العبيد أو الأزواج.

ويُلاحَظ أن التوصيات التي حاءت في رسالة كولوسي أو رسالة أفسس حاءت ازدواجية، وكـــل اثنين تبدأ بالأقل أولاً: الزوجات ثم الأزواج، الأولاد والآباء، العبيد والأسياد.

ولكن في رسالة القديس بطرس الأولى، نحد أن القديس بطرس مهتم بالعلاقات العامة.

٢: ١٣ «فَاخْضَعُوا لِكُلِّ تَرْتِيبٍ بَشَرِيٍّ مِنْ أَجْلِ الرَّبِّ، إِنْ كَانَ لِلْمَلِكِ فَكَمَنْ هُوَ فَوْقَ الْكُلِّ».

هذه التوصيات بالخضوع (وليس الطاعة) نحدها واردة في رسالة القديس بولس إلى أهــــل روميـــة (١٣: ١ – ٧) هكذا:

+ «لتخضع كل نفس للسلاطين الفائقة، لأنه ليس سلطان إلا من الله، والسلاطين الكائنة هي مرتّبة من الله، حتى إن كل مَنْ يقاوم السلطان يقاوم ترتيب الله، والمقاومون سيأخذون لأنفسهم دينونةً. فإن الحُكَّام ليسوا خوفاً للأعمال الصالحة بل للشريرة. أفتريد أن لا تخاف السلطان؟ افعل الصلاح فيكون لك مدح منه، لأنه خادم الله للصلاح! ولكن إن فعلت الشرَّ فَخَفْ، لأنه لا يحملُ السيف عبثاً، إذ هو خادم الله، منتقم للغضب من الذي يفعل الشرَّ. للذلك يلزمُ أن يُخضَعَ له، ليس بسبب الغضب فقط، بل أيضاً بسبب الضمير. فإنكم لأجل هذا تُوفُونَ الجزية أيضاً، إذ هُم خُدَّام الله مواظبونَ على ذلك بعينه. فأعطوا الجميع حقوقهم: الجزية لَمَنْ له الجزية. الجباية لَمْنْ له الجوفُ والإكرامَ لَمْنْ له الإكرامُ».

كذلك نجدها في الرسالة الأولى لتيموثاوس (٢: ١ – ٣) هكذا:

+ «فأطلب أول كل شيء، أن تُقام طلباتٌ وصلواتٌ وابتهالاتٌ وتشكَّراتٌ لأحل جميع النــاس، لأجل الملوك وجميع الذين هُم في منصب، لكي نقضي حياة مطمئنة هادئة في كل تقوى ووقار، لأن هذا حسنٌ ومقبولٌ لدى مخلِّصنا الله».

كذلك نجدها في الرسالة إلى تيطس (٣: ١ و٢) هكذا:

+ «ذكرهم أن يخضعوا للرياسات والسلاطين، ويطيعوا، ويكونوا مستعدين لكل عمل صالح، ولا يطعنوا في أحد، ويكونوا غير مخاصمين، حكماء، مُظهرين كل وداعة لجميع الناس».

## تقليد وصايا المجتمع:

واضح أنه كان في الكنيسة تقليد عام وراء هذه النصوص وهو يعتمد أساساً على وصية السرب والمخلُّص:

+ «يا معلّم، نعلم أنك صادقٌ ولا تُبالي بأحد، لأنك لا تنظر إلى وحوه الناس، بل بالحقِّ تُعلّم طريق الله. أيجوز أن تُعطي حزية لقيصر أم لا؟ نعطي أم لا نعطي؟ فعَلمَ رياءَهُم، وقـال لهـم: لمـاذا تحرِّبونني؟ ايتوني بدينار لأنظره. فأتوا به. فقال لهم: لمَنْ هذه الصورة والكتابة؟ قالوا له: لقيصر. فأجاب يسوع وقال لهم: أعطوا ما لقيصر لقيصر وما لله لله. فتعجَّبوا منه.» (مر ١٢: ١٤ – ١٧)

ونجدها مكمَّلة عند اكليمندس الروماني في رسالته الأُولى.

وهذه النصوص في مجموعها نجدها ألها ليست متفقة معاً فقط من جهة دعوة المسيحيين أن يحترموا الدولة، ولكنها أيضاً تمتد لتعطي نفس الكلمات، وكلها تنادي لا فقط بالطاعة، ولكن بالخضوع للحكام كسلطة عليا بأسمائهم في ذلك الوقت، كل بلقبه؛ باعتبار أن كافة السلطات تعامل بالعدالة. وهذه الوصايا تماثل في الجزء الأكبر منها التعبيرات اليونانية في ذلك الوقت، مستخدمة في ذلك التقليد الكنسي. والذي أورده القديس بطرس الرسول في الأصحاح الثاني من رسالته الأولى نجده مطابقاً حرفيًا لما جاء في رسالة رومية (١٣)، وفي الرسائل الرعوية. لأن الذي حاء في الرسائة إلى رومية هو الشكل الأصلى الذي أخذت منه الكنيسة تقليدها.

ولكن الذي حاء في الرسالة الأولى للقديس بطرس (٢ – ٣) لا يعود إلى الله بصفته مؤسّس الترتيب الرئاسي كما أتى في رسالة رومية عن الخضوع للسلطات العليا لأنما مرتّبة من الله (١٠:١ – ٧) الذي يلمّح إلى تلكؤ اليهود في الخضوع للرياسات، وتزمُّت بعض المسيحيين تجاه أهمية الحكومة المدنية. ولكن

القديس بولس يؤكِّد أن المسيحيين مُطالبون بالخضوع للسلطات الرسمية من أجل الضمير (رو ١٣: ٥).

ولكن القديس بطرس يلفت نظر المسيحيين إلى أنه يلزم عليهم الخضوع لكل مَنْ له كرامة في الدولة وللجميع (٢: ١٧). ويشير القديس بطرس إلى أن الخضوع الكامل للهيئات الرسمية هو إعلان للحرية المسيحية (٢: ١٦).

ولكن كل من القديس بطرس الرسول في رسالته الأُولى والقديس بولس الرسول في رسالته إلى أهل رومية يلمِّح إلى تقليد مسيحي واحد إنما مُصاغاً بطريقة مختلفة.

ويهتم القديس بطرس بوضع أساس لكل توجيهاته وهو: «من أجلَ الرب»، «لأن هكذا هي مشيئة الرب». ولما قال: «أكرموا الجميع» كان يقصد كل ممثّلي الدولة، وأعطى مثل صُلْب المسيح وآلامـــه كمثّل لاحتمال القسوة والظلم.

وحينما بدأ بطرس الرسول توجيهاته بدأها بالخضوع لكل ترتيب بشري. وقد فسَّر هـــذا القـــول العلماء بأنه بحسب ما جاء في اليونانية يفيد الأنظمة المدنية لحكام المدينة والهيئات المدنية الــــي تخـــدم الرعية. وهذا نوع من الترقَّي في فهم القديس بطرس لواجب المحتمع وكل مَنْ يمثَّله.

وعندما يحض القديس بطرس على الخضوع، يعطي أساس الخضوع أنه ''لأننا أحرار''، والحرية عند القديس بطرس هي حرية الفداء الذي رفعنا من مستوى الخطاة والجهالة إلى مستوى الأبرار والحكماء، ومن مستوى ظلمة هذا الدهر إلى نور معرفة الله.

وحينما يحض القديس بطرس على إكرام الجميع، ليس للأقوياء والأغنياء فقط بل وللعبيد والأسياد العنفاء، فهذه حكمة المسيحي من نحو رقي المجتمع وهي على مستوى المحبة الأخوية المطلوبة للمـــؤمنين داخل الكنيسة.

## «فاخضعوا لكل ترتيب بشري من أجل الرب»:

«اخضعوا ... من أجل الرب»:

هنا واضح فكر القديس بطرس في أن الخضوع أمر صعب بالنسبة للمسيحي لأنه لا يخضع إلا لله، لذلك لكي يقود المسيحي إلى وضع لائق ومناسب له وضع سبب الخضوع أنه «من أجل السرب» أو تكريماً وتقديساً للرب. ونجد الرسول بعد ذلك يبني كل توجيهاته على أساس هذا المفهوم.

والخضوع للسلطات وهيئات الدولة تقليد رسولي كما سبق وأوضحنا، ونجده مكرَّراً في (رو ١٣:١):

«لتخضع كل نفس للسلاطين الفائقة، لأنه ليس سلطان إلا من الله والسلاطين الكائنة هي مرتَّبة مسن الله»، وأيضاً: «لذلك يلزم أن يُخضَعَ له (السلطان) ليس بسبب الغضب فقط بل أيضاً بسبب الضمير» (رو ١٣: ٥). كذلك نحدها في رسالة كورنئوس الأولى ولكن من جهة خضوع النساء لرحالهن (١ كو ١٤: ٥)، وتُكرَّر في معظم الرسائل من جهة هذا الأمر (أف ٥: ٢٢)، (كو ٣: ١٨)، (تي ٢: ٥).

ولكن خضوع المسيحي للسلطات هو من أجل الرب، بمعنى لكي لا نجعل أنفســنا عشــرة أمـــام الآخرين. وفي الأصل اليوناني تأتي بمعنى الخضوع لترتيب المدينة أو المؤسسات.

وكون القديس بطرس يضع الخضوع للملك في رأس توجيهاته، فمن خلْف الكلام يظهر ما يــــدور في خُلد القديس بطرس وهو الاضطهاد الشديد الذي كان يقوم به الأباطرة في أيام الرسل. فالخضوع هنا هو لحساب سمعة الكنيسة وسلامتها وحفاظاً على حياة أولادها. أما قوله: «فكمـــن هـــو فـــوق الكل»، هنا يمتد الخضوع لمن يعيِّنه الإمبراطور من ملوك وولاة، والمعنى يشمل كل السلطات.

# ٢: ١٤ «أَوْ لِلْوُلاَةِ فَكَمُرْسَلِينَ مِنْهُ لِلاِنْتِقَامِ مِنْ فَاعِلِي الشَّرِّ، وَلِلْمَدْحِ لِفَاعِلِي الْخَيْرِ».

الولاة هُم الرؤساء المباشرون الذين يباشرون سلطات الدولة، وأهم بنود السلطة هو الأمن، لــــذلك كان فكر القديس بطرس منصبًّا على فاعلى الشر بمعنى انضباط الأمن بالقوة والعقاب للمحالفين ومدح الموالين للدولة الذين يقومون بأعمال تعود على الدولة بالخير.

والقديس بطرس لا يستعمل أسلوب القديس بولس الذي يتمادى في تعلية شأن الولاة أنهم حدَّام الله (رو ١٣: ٤ و٦)، ولكنه في الحقيقة لا يمتدح الولاة ولا أعمالهم الخاصة ولا يحبِّذ أن يشترك المسيحيون في أعمالهم.

# ٢: ١٥ «لأَنَّ هَكَذَا هِيَ مَشْيِئَةُ اللهِ: أَنْ تَفْعَلُوا الْخَيْرَ فَتُسَكَّتُوا جَهَالَةَ النَّاسِ الأَغْبِيَاءِ».

القديس بطرس يهتم هنا بصالح الشعب المُضطَهَد المتألِّم، ويعلن لهم أنه في إحتمال الألم والإضطهاد يلزم أن يكون الإنسان في وضع مَنْ يفعل الخير، حتى تُحسب آلامهم شركة في آلام المسيح ويجازوا عنها بالمجد، وهذا يظهر بوضوح في الأصحاح الرابع من نفس الرسالة: «فإذاً السذين يتسألَّمون بحسب مشيئة الله، فليستودعوا أنفسهم كما لخالق أمين في عمل الخير» (٤: ١٩). وسيشرحها باستفاضة في (٢: ١٩ و ٢٠).

إذن، فمشيئة الله هي أن نعمل الخير كالمحبة للآجرين والعطف على الفقراء أكثـــر مـــن الواجـــب المفروض. وعمل الخير بهذه الصورة قادر أن يُسكت الجهلاء الذين يشتمون طريق الرب ويســـيئون إلى

سمعة المسيحيين. والمسيحي يُثاب عن تألُّمه الآن وفي يوم الافتقاد (١٢:٢).

# ٢: ٦١ «كَأَحْرَارِ، وَلَيْسَ كَالَّذِينَ الْحُرِّيَّةُ عِنْدَهُمْ سُتْرَةٌ لِلْشَّرِّ، بَلْ كَعَبِيدِ اللهِ».

عندما قال المسيح: «تعرفون الحق والحق يحرِّركم» (يو ٨: ٣٢) هاج عليه الفريسيون باعتبار ألهم أحرار ولم يستعبدهم أحد كأولاد لإبراهيم بكل افتخار، فقال لهم المسيح: «كل مَنْ يعمل الخطية هـو عبد للخطية» (يو ٨: ٣٤) وليس حرَّا. هنا يطابق القديس بطرس ذلك بقوله: إن المسيحي صار حررًا من الخطية والعبودية لكل الأعمال الشريرة، ولكن إن كان أحد قد تحرَّر وهو لا يزال يعمل الشر فقد استحدم الحرية ستاراً ليبرِّئ نفسه من دينونة عمله الشرير، ويفضح القديس بطرس بأن الحر الحقيقي هو الذي يعبد الله من كل قلبه.

## ٢: ١٧ «أَكْرِمُوا الْجَمِيعَ. أَحِبُّوا الإِخْوَةَ. خَافُوا اللهُ. أَكُرِمُوا الْمَلِكَ».

يحاول القديس بطرس هنا أن يخرج قليلاً من محيط السلطات فضمَّ «الجميع» وأضاف محبة الإحسوة أي المؤمنين، وفوق كل شيء وقبل كل شيء «خافوا الله». ولكن المركز الذي يدور حوله جعله أخيراً وهو في ذهنه أهم شيء بعد الله «أكرموا الملك».

وفي مقابل: «أكرموا الجميع»، يأتي: «أحبوا الإخوة» وهي تأتي هنا متلألئة لأن الله محبــة. والقـــديس بطرس دون جميع الرسل مغرم بذكر كلمة «الأُخِويَّــة»(٤) = Βrotherhood و τὴν ἀδελφότητα = Βrotherhood أي الكنيسة.

وهنا: «خافوا الله» تأتي بمعنى التوقير الشديد والمخافة المُحبَّة. وهنا أراد بطرس الرسول أن يضع الله قبـــل الملك لأن القيصر كان في رتبة تشبه رتبة الإله، والمخافة لله أعلى من إكرام الملك. ولا يزال إلى الآن إكـــرام الملك يصل إلى حد قريب من العبادة حينما يقف المواطن بأي رتبة ويعطي التعظيم والسلام للعَلَم.

# ٢: ١٨ - ٠ «أَيُّهَا الْخُدَّامُ، كُونُوا خَاضِعِينَ بِكُلِّ هَيْبَةِ لِلسَّادَةِ، لَيْسَ لِلصَّالِحِينَ الْمُتَرَفِّقِينَ فَقَطْ، بَـــلْ

<sup>(</sup>٤) جاءت في الترجمة العربية «الإخوة» (جمع أخ) ولكنها في الأصل اليوناني تعني «الأخويَّة» أو ''الجماعة الأخويـــة'' وفي ذلك إشارة إلى الكنيسة.

لِلْمُنَفَاءِ أَيْضاً. لأَنَّ هَذَا فَصْلٌ، إِنْ كَانَ أَحَدٌ مِنْ أَجْلِ ضَمِيرِ نَحْوَ اللهِ، يَحْتَمِسُلُ أَحْزَانِساً مُتَأَلِّماً بِالظُّلْمِ. لأَلَّهُ أَيُّ مَجْد هُوَ إِنْ كُنْتُمْ تُلْطَمُونَ مُخْطِئِينَ فَتَصْبِرُونَ؟ بَسَلْ إِنْ كُنْسَتُمْ تَتَأَلِّمُونَ عَاملينَ الْخَيْرَ فَتَصْبُرُونَ، فَهَذَا فَصْلٌ عَنْدَ الله».

هنا يصل القديس بطرس الرسول إلى غرض وقلب الرسالة، فهو يُرسل الرسالة إلى أعضاء الكنائس في آسيا وما حولها المتألمين ظلماً من حور الحكام وقسوة السلطان واضطهاد وتعيير المحتمع الوثني، كما يخاطب العبيد الذين كانت البشرية في أيامهم تستعبد الإنسان.

وبالتالي يكون الذين يتألَّمون وهم مخطئون لا فضل لهم. ولكنه يبتدئ كلامه بحقيقة تقليدية أنـــه لا بحد ولا كرامة لمن يخطئ بإرادته فيتأ لم بينما هو سبب تألمه.

والقديس بطرس الرسول يستخدم كلمة بحد κλέος للمرة الوحيدة في العهد الجديد.

ولكن إن كان أحد يسلك حسناً ولكن يُجازَى بالظلم – ويقصد من ذلك معاقبة المسيحيين وهم يعيشون ويسلكون بالحق ولكن يتألَّمون ظلماً – فهذا يُحسب له نعمة (فضل) من الله، وهذا التحمُّل للآلام يرضى الله.

والقديس بطرس يذكر في رسالته النعمة باستمرار:

- + «الذين تنبَّأوا عن النعمة التي لأجلكم.» (١٠ : ١)
  - + «ألقوا رجاءكم بالتمام على النعمة.» (١: ١٣)
- + «كالوارثات أيضاً معكم نعمة الحياة ...» (٣: ٧)
- + «كوكلاء صالحين على نعمة الله المتنوعة.» (٤: ١٠)
  - + «وأما المتواضعون فيعطيهم نعمة.» (٥: ٥)
- + «وإله كل نعمة الذي دعانا إلى محده ...» (٥: ١٠)
- + «واعظاً وشاهداً أن هذه هي نعمة الله الحقيقية التي فيها تقومون.» (٥: ١٢)

وهذه النعمة هي سر الابتهاج: «مع أنكم الآن - إن كان يجب - تُحزَنــون يســـيراً بتحـــارب متنوعة.» (١: ٦)

#### النعمة عند بطرس الرسول:

الكلمة باليونانية χάρις تؤدِّي في جذرها معنى كل ما يُسرّ ويُبهج، والحلاوة والرأفة. والكلمة عند

القديس بولس كاصطلاح لاهوي تعني أن الله يعطي نفسه في المسيح يسوع حاصة في عمل الفداء: «متبرِّرين بحَّاناً بنعمته (نعمة الله) بالفداء الذي بيسوع المسيح» (رو ٣: ٢٤). كما تعسني في الإيمان الدخول الكلّي بكل الكيان تحت المسيح: «فإن الخطية لن تسودكم لأنكم لستم تحت الناموس بل تحت النعمة» (رو ٦: ١٤). كما أن النعمة عند القديس بولس تَهَب عطاياها الثمينة جدًّا: "ولكن لنا مواهب مختلفة بحسب النعمة المعطاة لنا: نبوَّة، خدمة، تعليم، وعظ، سخاء العطاء، التدبير المجتهد، الرحمة بسرور، المحبة بدون رياء، احتهاد نشط، حرارة روحية، رجاء فَرِح، صبر في الضيق، مواظبة على الصلاة، مشتركين في احتياجات القديسين، مقدِّمين بعضكم البعض في الكرامة، عابدين الرب، إضافة الغرباء، البركة على المضطهدين، بركة دائمة وليس لعنة أبداً، الشركة في الفرح، الشركة مع الباكين، عدم مجازاة عن شر بشر، حسب طاقتكم سالموا جميع الناس، لا تنتقموا لأنفسكم، أطعم عدوك واسقه، لا يغلبنك الشر بل اغلب الشر بالخير." (رو ١٢: ٢ - ٢١)

وكلمة  $\chi \dot{\alpha} \rho i \dot{\alpha}$  لم تأت في السبعينية بهذه المعاني لذلك تعتبر النعمة  $\chi \dot{\alpha} \rho i \dot{\alpha}$  في العهد الجديد أله المحديدة وليس لها أصول في العهد القديم. ولا يوجد في العهد الجديد كله من استخدم النعمة في أعمى معانيها مثل بطرس الرسول  $(^{\circ})$  في رسالته الأولى، وغير بولس الرسول لا يوجد إلا بطرس الرسول وحده من استخدم المواهب  $\chi \dot{\alpha} \rho i \dot{\alpha} \rho i \dot{\alpha}$  كانطلاق من النعمة وهي تخريج من  $\chi \dot{\alpha} \rho i \dot{\alpha}$  وجاءت خارج رسائل القديس بولس عند بطرس الرسول فقط:

+ «كونوا مضيفين بعضكم بعضاً بلا دمدمة. ليكن كل واحد بحسب ما أحد موهبة χάρισμα بغضكم بعضاً كوكلاء صالحين على نعمة χάριτος الله المتنوعة.» (ابط ٤: ٩ و١٠) والقديس بطرس يستعمل كلمة النعمة χάρις في هذه الرسالة كصورة لجوهر الخلاص، ذات لَفْتَــة أحروية من الله نحو البشرية بمعنى أنه يهب الحياة (٢٠).

+ «كذلك أيها الرجال كونوا ساكنين بحسب الفطنة مع الإناء النسائي كالأضعف مُعطِين إيـــاهن كرامة كالوارثات أيضاً معكم نعمة الحياة لكي لا تُعاق صلواتكم.» (١ بط ٣: ٧)

هذا التحوُّل (النعمة) حدث بحدوث آلام المسيح حتى الموت المبشَّر بها في الإنجيل، الأمــر الـــذي

<sup>(5)</sup> A comment. on 1 Peter, Leonahard. Goppelt. p. 200.

<sup>(6)</sup> χάρις in this letter is moreover the formal essence of the saving eschatological turning of God to humankind that bestows life.

سيشملنا جميعاً (النعمة) في الاستعلان الأخير:

+ «فألقوا رجاءكم بالتمام على النعمة التي يؤتى بما إليكم عند استعلان يســوع المســيح.» (١ بط ١: ١٣)

كما يؤكّد القديس بطرس في نهاية الرسالة أن قصده الكلّي أن يوجّه نظرهم بما قدَّمه من وعظ ومن شهادة إلى أن كل ما قاله يدور حول حالة النعمة التي يعيشون ويقومون فيها:

+ «واعظاً وشاهداً أن هذه هي نعمة الله الحقيقية التي فيها تقومون.» (١ بط ٥: ١٢)

مُلفتاً نظرهم إلى أن المسيح هو الذي وهبهم هذه الحالة – حالة النعمة الحقيقية التي يقومون فيها.

بل ويوجّه قلوبهم أنه حتى الذي يتألّم بالظلم وهو في الإيمان المسيحي يعيش، فهذه أيضاً حالة نعمة وفضل من الله (١ بط ٢: ١٩).

ثم يشهد لنعمة الله في نماية الرسالة كحتام: «وإله كل نعمة الذي دعانا إلى مجده الأبدي في المسيح يسوع ...» (١ بط ٥: ٥).

والملاحظ أن رسالة القديس بطرس الأولى قائمة بالنعمة وعلى النعمة، فهو يبدأ بما الرسالة «لتُكثَر لكم النعمة» (١٠ : ١)، ويلخّص كل ما قاله في الرسالة بأنه «النعمة الحقيقية.» (٥: ١٠)

٢: ٢١ «لاَئِكُمْ لِهِذَا دُعِيتُمْ. فَإِنَّ الْمَسِيحَ أَيْضاً تَأَلَّمَ لاَجْلِنَا، تَارِكاً لَنَا مِثَالاً لِكَيْ تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِهِ».

قبلها مباشرة قال: «بل إن كنتم تتألَّمون عاملين الخير فتصبرون، فهذا فضل عند الله»، ويكمِّـــل القديس بطرس: «لأنكم لهذا دُعيتم»، ويقصد بذلك أن التألُّم ونحن عاملون الخير ونصبر، فهــــذا هــــو أساس المسيحية وإلى هذا الوضع عينه دُعينا للإيمان المسيحي.

وعبارة «لهذا دُعيتم» هي اصطلاح رسولي مسيحي وهي تعادل الإختيار للخلاص، فهـــي دعــوة المسيح: «فألقوا رجاءكم بالتمام على النعمة» (١: ١٣)، لأن الذي دعا هو أمــين (١كــو ١: ٩)، (١تس ٥: ٢٤)، هو دعا ونحن نأتي إليه (٢: ٤)، وأن نأتي إليه إشارة إلى المعمودية، فالمعمودية هــي استجابة لدعوة المسيح، ولكن بعد الدعوة هنا المسير في طريق الآلام والاحتمال والصبر كما ترك لنا المسيح مثالاً لكي نتبعه.

وقوله: «المسيح أيضاً تألُّم من أجلنا» هو جزء من نص الاعتراف بالمسيح أن المسيح مــات مــن

أجلنا، فموت المسيح كان عملاً كهنوتيًّا لأنه قَبِلَ أن يُذبَح على الصليب من أجل خطايانا سافكاً دمه ثمناً لفدائنا، كما جاءت في رسالة القديس بطرس: «فإن المسيح أيضاً تألَّم مرَّة واحدة من أجل الخطايا، البار من أجل الأثمة، لكي يقرِّبنا إلى الله، مُماتاً في الجسد ولكن محبًى في الروح.» (١ بط ٣: ١٨)

ولكن تألُّم المسيح كان تألُّماً فصحياً أي حتى الذبح:

+ «الذين أراهم أيضاً نفسه حيًّا ببراهين كثيرة بعد ما تألُّم ...» (أع ١: ٣) حتى الصليب والموت.

+ «أما الله فما سبق وأنبأ به بأفواه جميع أنبيائه أن يتألُّم المسيح قد تمُّمه هكذا.» (أع ٣: ١٨)

+ «موضِّحاً ومبيِّناً أنه كان ينبغي أن المسيح يتألُّم ويقوم من الأموات.» (أع ١٧: ٣)

أما أن نتألَّم نحن من أجل اسم المسيح فهذا نوع من الاختيار والتبني وشركة المجد:

+ «لأبي سأريه كم ينبغي أن يتألَّم من أجل اسمي.» (أع ٩: ١٦)

فنحن «نتألَّم معه لكي نتمجَّد أيضاً معه.» (رو ٨: ١٧)

وفعل الألم الفصحي πάσχω في رسالة بطرس الرسول يأتي في المركز الأول ويشـــير إلى ســـبب الرسالة وقوَّقا أكثر من أي سفر آخر في الكتاب المقدَّس، وهذا الفعل يأتي في رسالة بطرس الرســـول ١٢ مرَّة وفي باقي الأسفار كلها يأتي ٣٠ مرَّة.

وتأتي شركة الألم في ألم المسيح بوضوح: «بل كما اشتركتم في آلام المسيح افرحوا، لكي تفرحــوا في استعلان مجده أيضاً مبتهجين» (١ بط ٤: ١٣). هنا تُحسب آلامنا آلاماً للشركة، علماً بأن القديس بولس لم يستخدم كلمة ألم فصحي πάσχειν للتعبير عن آلام المسيح، أي ألم يُفضــي إلى المــوت، ولكنها وردت على لسان المسيح أو في الإنجيل بكثرة:

(مت ۱۱: ۲۱، ۱۲: ۱۷، ۱۲: ۱۸)، (مر ۱۸: ۳۱، ۱۹: ۱۲)، (لو ۱۹: ۲۲، ۱۷: ۲۰، ۲۲: ۱۵، ۲۲: ۲۳ و۶۲). وهذا الألم الفصحي "بَسْخين" πάσχειν يشرحه القديس بطرس في رسالته من الآيـــة (۲: ۲۱ – ۲۰). هذا هو الألم الفصحي عند القديس بطرس وهو تقليد إنجيلي رسولي.

وبطرس الرسول هو صاحب التعبير πάσχειν بكذا المعني وشرحه.

## «تاركاً لنا مثالاً لكي تتبعوا خطواته»:

«تاركاً لنا مثالاً» هي دعوة من القديس بطرس الرسول لنقتفي خطوات المسيح ونجعله مثالاً لنا غتذي به. ومن هنا خرج أول تعبير مسيحي أخلاقي على لسان الكنيســة "imitatio Christi" أي

التمثُّل بالمسيح، وكان له من ينادي به ويتمسَّك به كطريق إيمان.

والقديس بطرس هو صاحب مبدأ أن المسيح تألَّم كمثال يُحتَذَى! ولكن بنوع من الأمسر ولسيس الاختيار. ترك لنا مثالاً ὑπογραμμόν تركه وراءه لخاصته. وهذا التعسبير في اللغسة اليونانيسة الأولى يُستعمل لمن سار في طريق افتتحه ليسير الناس عليه، وهذا ما يقصده القسديس بطسرس مسن قولسه: «''تاركاً'' لنا مثالاً لكي تتبعوا خطواته» أي نسير على أثر خطواته التي تركها لنا كمثال يلزم أن نسير فيه.

هذا التقليد أدَّى إلى ظهور كلمة التلمذة أو التبعية ἐπακολουθεῖν أي التبعية أو التلمذة على مثال، أي المسير بدقَّة خلف إنسان على نفس خطواته، أي أن يصير الإنسان تلميذًا لشخص مشـــتركاً في قصده أو غايته.

ويشترك القديس بطرس باصطلاحه ἐπακολουθεῖν كاصطلاح فني مع سفر الرؤيا: «هؤلاء هم الذين يتبعون الخروف حيثما ذهب.» (رؤ ١٤: ٤)

وفي هذين الموضعين فقط جاءت هذه الكلمة كاصطلاح فني في كل العهد الجديد. وهذا كان عمل التلاميذ مع المسيح أثناء حياته على الأرض، وقد حذت حذوه الكنيسة بعد القيامة مباشرة، ولكن ليس بالوضع العملي لأنه قد صعد إلى السموات، ولكن بالتعليم وخاصة في احتمال الآلام والاضطهادات.

أما كيف نتبع خطواته فقد وردت في الآية التي بعدها. وحصر التبعية أو التلمذة للمسيح في الآيـــة (٢١) على صورة الإلزام جاء في قوله: «لهذا دُعيتم».

والمعنى أن يسوع المسيح إنما يقود الذين يتبعونه من خلال آلامه كاشفاً لهم عن طبيعة آلامه ليزدادوا تمسُّكاً وسعياً وراءها، ويريهم كيف يتحمَّلون الآلام التي تلاحقهم. وهكذا سار الآباء الرسوليون على هذا التعليم.

تسبحة المسيح: المسيح تألُّم من أجلنا (٢٢ - ٢٥):

٧: ٧٧ – ٧٥ «الَّذِي لَمْ يَفْعَلْ خَطِيَّةً، وَلاَ وُجِدَ فِي فَمِهِ مَكْرٌ، الَّذِي إِذْ شُتِمَ لَمْ يَكُنْ يَشْتِمُ عَوَضَا، وَإِذْ تَأَلَّمَ لَمْ يَكُنْ يُهَدِّدُ بَلْ كَانَ يُسَلِّمُ لِمَنْ يَقْضِي بِعَدْلِ. الَّذِي حَمَلَ هُوَ نَفْسُهُ خَطَايَانَا وَإِذْ تَأَلَّمَ لَمْ يَكُنْ يُهَدِّدُ بَلْ كَانَ يُسَلِّمُ لِمَنْ يَقْضِي بِعَدْلِ. الَّذِي حَمَلَ هُو نَفْسُهُ خَطَايَانَا فِي جَسَدِهِ عَلَى الْخَشْبَةِ، لِكَيْ نَمُوتَ عَنِ الْخَطَايَا فَنَحْيًا لِلْبِرِّ. الَّذِي بِجَلْدَتِهِ شُفِيتُمْ. فِي جَسَدِهُ عَلَى الْخَشْبَة، لِكَيْ نَمُوتَ عَنِ الْخَطَايَا فَنَحْيًا لِلْبِرِّ. الَّذِي بِجَلْدَتِهِ شُفِيتُمْ. وَأَسْقَفِهَا».

ويحسبها العلماء أنما أنشودة كانت تقولها الكنيسة كتقليد مسلَّم. واللغة اليونانية تكشف الانسحام

#### بين أبيات هذه التسبحة.

وتصويرها الشعري مقتبس من سفر إشعياء النبي الأصحاح (٥٣) وخاصة (٥٣: ٩):

- + «على أنه لم يعمل ظلما و لم يكن في فمه غش»، وأيضاً: (٥٣: ٧):
  - + «ظُلم أما هو فتذلُّل و لم يفتح فاه ...»، وأيضاً: (٥٣: ١٢):
- + «سكب للموت نفسه وأحصي مع أثمة، وهو حمل خطية كثيرين وشفع في المذنبين»، وأيضـــاً: (٥٣: ٤):
  - + «لكن أحزاننا حملها وأوجاعنا تحمَّلها»، وأيضاً (٣٥: ٥):
  - + «وهو بحروح لأجل معاصينا مسحوق لأجل آثامِنا تأديب سلامنا عليه وبحُبُره شُفينا».

وقد سبق للقديس بطرس ووصف الآلام الفصحية أي المؤدِّية إلى الموت في (١: ١٩): «بدم كـــريم كما من حمل بلا عيب ولا دنس دم المسيح»، ويكمَّلها هذا المشهد بالآيات (٢: ٢٢ – ٢٥) ويصف موت المسيح أنه موت كفَّاري في الآيات (١: ١٨)، (٢: ٢١ و٢٤):

- + «عالمين أنكم أفتديتم ... من سيرتكم الباطلة التي تقلَّدتموها من الآباء».
  - + «فإن المسيح أيضاً تألُّم لأجلنا ...».
- + «الذي حمل هو نفسه خطايانا في جسده على الخشبة لكي نموت عن الخطايا فنحيا للبر».
  - وقوله عن الفداء الكهنوتي يُعتبر في قمة الوضوح في (١ بط ٣: ١٨):
- + «فإن المسيح أيضاً تألَّم مرَّة واحدة من أحل الخطايا، البار من أحل الأثمة، لكـــي يقرِّبنــــا إلى الله مُماتاً في الجسد ولكن محيًى في الروح».

والسؤال: من أي مصدر استقى القديس بطرس كلمة «من أجلنا»؟ المصدر هو المسيح على كأس العشاء:

+ «هذا هو دمى الذي للعهد الجديد الذي يُسفك من أجل كثيرين.» (مر ١٤: ٢٤)

هكذا أخذتما الكنيسة الأُولى وصارت تقليداً رسوليًّا ظاهراً جدًّا في صلوات العشاء الأخير.

وبمذا التمهيد نكون قد وصلنا إلى منابع تسبحة المسيح التقليدية في الكنيسة الأُولى.

## «الذي لم يفعل خطية ولا وُجدَ في فمه مكرٌ»:

إذا استثنينا الكلمتين الأولَيين نجد نص إشعياء (٥٣: ٩) الذي بدايته «أنه لم يعمل ظُلمـــأ»، وقــــد

استبدلها القديس بطرس: «الذي لم يفعل خطية»، وفي رسالة القديس يوحنا الأولى (١يـو ٣: ٥) استبدلها: «وليس فيه خطية» لأن الكلمة اليونانية التي استخدمتها السبعينية لترجمة قول إشعياء ἀνομία كان من الصعب إدراكها في العصور الأولى. ففي رسالة العبرانيين تُرجمت «خطية» (عب ١٠: ١٧). وهكذا أيضاً في (١يو ٣: ٥). وهذه العبارة متصلة بما يليها: أنه لم يفعل خطية ولكن نحن الذين فعلنا الخطية، فهو لم يحمل خطاياه بل حمل خطايانا.

فالمسيح اتبع الله في كلماته لأنه كان ينطق بمشيئة الله، حتى إن ما ورد بخصوص عــــدم عملــــه أي خطية لم يُذكر ليؤكّد براءته بل ليؤكّد أنه حمل خطايانا نحن:

- + «لأنه جعل الذي لم يعرف خطية، خطية لأجلنا لنصير نحن بر الله فيه.» (٢ كو ٥: ٢١)
- + «لأنه كان يليق بنا رئيس كهنة مثل هذا قدوس بلا شر ولا دنس، قد انفصل عن الخطاة وصار أعلى من السموات.» (عب ٢٢)
  - + «وتعلمون أن ذاك أظهر لكي يرفع خطايانا وليس فيه خطية.» (ايو ٣: ٥)

# «الذي إذ شُتم لم يكن يشتم عوضاً، وإذ تألُّم لم يكن يهدِّد بل كان يسلِّم لمن يقضي بعدل»:

عقتضى ما قيل في الآية السابقة يكون المسيح قد تألَّم وهو بريء، ولكنه لم يبادل الشر الذي تلقَّاه بشر من جهته، حاشا، وهكذا فبطرس الرسول كان ينادي بما نادى به المسيح:

- + «غير مجازين عن شر بشرِّ أو عن شتيمة بشتيمة، بل بالعكس مبارِكين عالمين أنكم لهذا دُعيـــتم لكي ترثوا بركة» (١بط ٣: ٩). تبعاً لوصية الرب والمخلِّص:
- + «لكني أقول لكم أيها السامعون أحبوا أعداءكم، أحسنوا إلى مبغضيكم، بــــاركوا لاعِنـــيكم. وصلُّوا لأجل الذين يسيئون إليكم.» (لو ٦: ٢٧ و ٢٨ إلخ)

وإشعياء النبي تنبأ بهذا الأسلوب:

- + «ظُلم أما هو فتذلَّل و لم يفتح فاه. كشاة تُساق إلى الذبح وكنعجة صامتة أمام جازِّيها فلم يفتح فاه.» (إش ٥٣: ٧)
- ويقول أحد العلماء (Selwyn) إن التعبير الذي يقوله القديس بطرس هنا هو تعبير شاهد عيان، ولكنه كان أيضاً ملتزماً بالتقليد، فهو يحكي قصة الآلام كلها دون أن يتمادى في الوصف:
- + «فابتدأ قومٌ يبصقون عليه ويغطُّون وجهه ويلكمونه ويقولون له تنبَّأ. وكان الخُدَّام يلطمونـــه.» (مر ١٤٤: ٦٥)

+ «وألبسوه أُرجواناً وضفروا إكليلاً من شوك ووضعوه عليه.» (مر ١٥: ١٧)

+ «وكانوا يضربونه على رأسه بقصبة ويبصقون عليه ثم يسجدون له حاثين على ركبهم.» (مـــر دا: ١٩)

والمدوَّن أن المسيح لم يَرُدَّ و لم يُعط حواباً على الذين كانوا يفترون عليه، و لم يكن يهدِّد عندما زادوا في ضربه وتأليمه، وكان صامتاً كصخرة لا تتحرَّك من موضعها والضربات نازلة عليها. وكان صامتاً و لم يتهم الذين أساءوا إليه بل على النقيض كان وجهه يشع بالمحبة، وكان يُصَـدِّق على أحكام حاكميه. وكان كما يقول العلاَّمة كليمندس الإسكندري - وصادقت عليه الفولجاتا - إن خضوع المسيح لبيلاطس وسلطانه صار هو الأساس الذي على مستواه قال القديس بطرس في رسالته: «أكرموا الملك» (٢: ١٧)، وعلى أساسها يقول بولس الرسول لأهل رومية: «لا تنتقموا لأنفسكم أيها الأحباء ... لأنه مكتوب لي النقمة أنا أجازي يقول الرب.» (رو ١٢: ١٩)

والآية التي نحن نشرحها (٢: ٢٣) هي تطبيق عملي لما سمع القديس بطرس وشهد وشاهد: «غير محازين عن شرِّ بشرِّ أو عن شتيمةٍ بشتيمةٍ بل بالعكس مُبارِكين عالمين أنكم لهذا دُعيتم لكـــي ترثـــوا بركة.» (١ بط ٣: ٩)

«الذي حمل هو نفسه خطايانا في جسده على الخشبة،

لكي نموت عن الخطايا فنحيا للبر. الذي بجلدته شُفيتم»:

سبق القديس بطرس وأعطى الآية (٢٢) يثبت فيها أن المسيح تألَّم وهو بريء مما نُسب إليه، لذلك فآلامه آلام كفَّارة عن الآخرين، وإذ هو نفسه المذبوح على الصليب أصبح هو الذبيحة وهو الكاهن معاً، وهنا في الآية (٢٤) يمتد بالآية (٢٢) إلى فقرتين متوازيتين كلِّ منهما يبتدئ بـ «الذي»، كـل منهما مقتبس من إشعياء. ومضمون الفقرتين ليس فقط أن ينجينا ويفدينا من الخطية، بل القصد أن يفكنا من قيد الخطية وحبسها وعبوديتها، لذلك تتجه الفقرتان إلى التعليم الأبدي.

والحقيقة التي في الفقرة الأولى «الذي حمل هو نفسه خطايانا» مقتبسة مـــن إشــعياء (٥٣: ٤)، أن المسيح كعبد الله حمل ليس خطاياه هو ولكن خطايانا نحن، وحملها كما يقول في حسده على الخشبة. وفي اللغة اليونانية يأتي فعل «حَمَلَ» – كما في إشعياء – ومعها حرف يفيد الإشارة إلى الآلة التي عليها حمل الخطايا ٤πὶ τὸ ξύλον وهو اصطلاح عُرف في الكنيسة «على الخشبة (الصليب)».

ويأتي تعبير القديس بطرس «حمل هو خطايانا في حسده على الخشبة» على أساس الآيات الســـابقة

## أنه لم يفعل خطية ولا وُجدَ في فمه مكر. والسؤال الآن: كيف؟

أما كيف حمل خطايانا في حسده فبدايتها في جنسيماني عندما صلَّى ثلاث مرَّات بلجاجة أن يعفيه الله من شرب هذه الكأس: «يا أبتاه، إن شئت أن تجيز عني هذه الكأس» (لو٢٢: ٢٤؟ مت ٢٦: ٤١ - ٤٣). ولكن لم يكن المسيح جزعاً من الموت أو كارهاً للموت ولكن الإعفاء كان على أساس أنه يحمل خطايا البشرية ومنها التجديف والزنا والعداوة والبغضة وغيرها من الخطايا، التي وجد أنه لسو حملها لا يستطيع أن يقف أمام الله الآب، وإلا كيف أن ابن الله يجدِّف على الله أبيه أو يقف أمامه بحالة القاتل والزاني والعدو؟؟ استحالة لأن الأمر لا يخصه هو بقدر ما يخص العلاقة التي تربطه بالآب وهي علاقة حب ووحدة مطلقة وطاعة بنوية. هنا كان المسيح يصلِّي بلجاحة أن يعفيه الآب من أن يشرب من هذه الكأس ويقف أمامه كمتعد وخاطئ – ولكن الله الآب ردَّ على المسيح أن هذه هي مشيئة من هذه الكأس ويقف أمامه كمتعد وخاطئ – ولكن الله الآب ردَّ على المسيح كما هو الابسن الحبوب الحبوب. فكان رد المسيح فلتكن مشيئتك لا مشيئتي. وحَمَلَ خطايا كل بني آدم في جسده.

## أما كيف هذا أيضاً؟

فالإجابة لاهوتية صرف: أن المسيح لما تجسَّد وأخذ حسداً بشريًّا في هيئة إنسان حل فيه كل مـــلء اللاهوت حسديًّا، وكهذا أخذ الجسد صفة اللاهوت وهو عدم المحدودية، وكهذه الصفة الإلهيـــة امتـــد حسده ليشمل كل أحساد البشرية وبالتالي خطاياها. أخذها في حسده حسب مشيئة الآب.

وعلى هذا الحال وقف أمام السنهدريم وأمام بيلاطس يُحاكم، وكان كل همهم أن يتخلَّصوا منه ويصلبوه. أما كل هم المسيح فكان في أن ينجح ويأخذ حكم الصلب عن الخطايا التي حملها في جسده. وهنا سر موافقته على الاتحامات كلها دون رد أو مناقشة، وموافقته على الحكم معتبراً أن الحكم صدر من الله أولاً وبيلاطس ينفذ حكم الله. فحمَلَ الصليب عن سرور لأنه سيلغي حكم الموت عن الإنسان من حكم الموت بقيامته حيًّا من الموت بجسده. فحمَلَ الصليب ورضي أن يُصلب من أجلنا.

أما قوله: «الذي بجَلْدَته شُفيتُم» فأصلها اليوناني يعني ''بجُرْحه''(٬۷) وهي حراح الصليب التي أدَّت إلى الموت وبها شُفي الإنسان الذي حرحته الخطية حراح الموت. وهو نفس الاصطلاح الذي اســـتُخدم في إشعياء النبي في (٥٣: ٥) «وبحُبُره μώλωπι شُفينا». ولكن الآية واضحة أنها حروح «وهو مجروح

<sup>(</sup>٧) هذه الكلمة جاءت هنا فقط في كل العهد الجديد ومعناها الجروح الوارمة μώλωψ.

لأجل معاصينا، مسحوق لأجل آثامنا، تأديب سلامنا عليه وبحبره شُفينا».

فحروح المسيح التي تورَّمت على الصليب كان لها صورة استعلانية، بالإيمان، للخطايا التي اقترفها الإنسان وهي مؤدِّية إلى الموت، ولكن في سبيلها تتغيَّر لتأخذ صورة الشفاء. حروح الصليب حروح لها رائحة ترياق عدم الموت، وعطر الحياة الأبدية هبَّت على الأحساد الميتة التي للقديسين فقاموا وفتحوا القبور وخرجوا نحو المدينة في أثر رائحة المصلوب، والعظام التي أكلتها الشمس هبَّت عليها رائحة الصليب فألبستها أعصاباً وحلداً ولحماً وصارت تتحرَّك كجيش قادم من عالم آخر مهيًا أن يسير في موكبه الصاعد.

أما كيف أن جميع الناس المؤمنة بالمسيح تموت المسيح فقد شرحها بولس الرسول: «إن كان واحد قد مات لأحل الجميع، فالجميع إذاً ماتوا» (٢ كو ٥: ١٤). والمسيح أوضح في ليله العشاء السرِّي التي باشر فيها تكميل الفصح في نفسه أنه بكسر حسده على الصليب وسفك دمه قد وهب حسده لكل خاطئ ليتحد به ويأكله ويشرب دم المسيح ويحيا به: «مَنْ يأكل حسدي ويشرب دمي فله حياة أبدية وأنا أقيمه في اليوم الأخير» (يو ٢: ٤٥). وعاد وعبَّر عن أكل الجسد وشرب الدم بكمال الشخص ذاته: «فمَنْ يأكلي فهو يحيا بي» (يو ٢: ٥٠). وعبَّر عن الأكل أنه ليس أكلاً لملء البطن ولا الشرب للارتواء ولكنه أكل حقيقي وشرب حقيقي (يو ٦: ٥٥)، أي يمتُ إلى الجوهر ولا يميتُ إلى المظهر. أما كيف نأكل الجوهر، فأكل الجسد وشرب الدم حوهريًّا يعني الملء بالحق. وهنا الإيمان ينقل الطعم والمذاق إلى الجسد الجديد (الباطن) ليملأه وينميّه لأنه من طبيعته وكيانه. فالجسد العتيق ينشغل في الأكل والشرب والجسد الجديد يتلهّف الطفل الرضيع ليأخذ غذاءه اليومي دون أن يدري عنه شيئاً. فالجوع واللهفة هي التي تربط الإنسان الجديد بالجسد والدم (أي بالتناول). وأسماه اللبن العقلي عديم الغش إذ يتصل معنى الكلمة وجوهرها إلى المسيح نفسه. وهكذا يؤكل المسيح الواحد كل لحظة من ملايين الناس والمسيح هو هو جديد في كل صباح:

+ «تعالوا إليَّ أيها المشتاقون إليَّ واشبعوا من ثماري ... فإن مَنْ يأكليني يزداد جوعاً إليَّ ومَنْ يشربيني يزداد عطشاً إليَّ»، هكذا يصوِّر سفر يشوع بن سيراخ الحقائق (سي ٢٤: ١٩ و ٢١).

وكل مرَّة نأكل الجسد ونشرب الدم ننال قوَّة الصليب وقوَّة المصلوب، أي ننال غفران الخطايا، وبذلك نلغى الإنسان العتيق بأعماله وننال امتداداً في الحياة الأبدية التي بلا نهاية.

ونخرج كل مرَّة من حضرة الرب بعد أكل الجسد وشرب الدم، بحسب الإنسان العتيق أمواتــــأ لا

وجود لنا، وبحسب الإنسان الجديد رأسنا يرتفع في السماء.

## «لأنكم كنتم كخراف ضالة، لكنكم رجعتم الآن إلى راعي نفوسكم وأسقفها»:

«كخراف ضالة»:

فعيشة الخطية وحياة شهوات العالم يشبِّهها القديس بطرس بخروف قد ضلَّ عن المرعى وعاش تائهاً في وسط الذئاب، ولكنه كفَّ عن الخطية وتعرّف على راعي النفوس القديسة وأُسقفها. وهو وصف مأخوذ من (إش ٥٣: ٦):

+ «كلنا كغنم ضللنا، ملْنا كل واحد إلى طريقه. والرب وضع عليه إثم جميعنا».

#### «رجعتم»: ἐπεστράφητε

وقد اتخذته الكنيسة الأولى وصار تعبيراً تقليديًّا عن الخروج والبعد عن الكنيسة ثم العودة إلى راعي نفوسنا وأُسقفها. ونجد التواصل في هذا التعبير بين إشعياء النبي والعهد الجديد قائماً في (مـــر ٤: ١٢)، (مـــ ١٣: ٥٠)، (أع ٢٨: ٢٧) كما يلي:

#### - المنبع (إش ٦: ١٠) السبعينية:

+ « لأن قلب هذا الشعب غلظ. وآذاهُم قد ثقل سماعها. وغمضوا عيوهُم لئلا يبصروا بعيوهُم ويسمعوا بآذاهُم ويفهموا بقلوهُم ويرجعوا ἐπιστρέψωσιν فأشفيهم».

#### - (مر ٤: ١٢):

+ «لكي يُبصروا مبصرين ولا ينظروا ويسمعوا سامعين ولا يفهموا لئلا يوجعوا فتُغفـــر لهـــم خطاياهم».

#### - (مت ۱۳: ۱۰):

+ «لأن قلب هذا الشعب غلظ. وآذاهم قد ثقل سماعها. وغمضوا عيولهم لئلا يبصروا بعيــولهم ويسمعوا بآذالهم ويفهموا بقلوبهم ويوجعوا فأشفيهم».

#### - (يو ۱۲: ۵۰):

+ «قد أعمى عيونهم وأغلظ قلوبهم لئلا يبصروا بعيونهم ويشعروا بقلوبهم ويرجعوا فأشفيهم».

## - (أع ۲۸: ۲۷):

+ «لأن قلب هذا الشعب قد غلظ وبآذانهم سمعوا ثقيلاً وأعينهم أغمضوها. لئلا يبصروا بأعينهم ويسمعوا بآذانهم ويفهموا بقلوهم ويرجعوا فأشفيهم».

- + «أي إنسان منكم له مئة حروف وأضاع واحداً منها ألا يترك التسعة والتسعين في البرية ويذهب لأجل الضال حتى يجده ...» (لو ١٥: ٤ ٧)
  - + «بل اذهبوا بالحري إلى خراف بيت إسرائيل الضالة.» (مت ١٠:٦)
  - + «فأجاب وقال لم أرسَل إلا إلى خراف بيت إسرائيل الضالة.» (مت ١٥: ٢٤)
    - + «لأن ابن الإنسان قد جاء لكي يطلب ويخلُّص ما قد هلك.» (لو ١٩: ١٠)

## وفي العهد الجديد سُمِّي المسيح بالراعي:

- + «وإله السلام الذي أقام من الأموات راعي الخراف العظيم ربنا يسوع المسيح بدم العهد الأبدى.» (عب ١٣: ٢٠)
- + «لأن الخروف الذي في وسط العرش يوعاهم ويقتادهم إلى ينابيع ماء حية ويمسح الله كل دمعة من عيونهم.» (رؤ ۷: ۱۷)
  - + «أنا هو الراعي الصالح. والراعي الصالح يبذل نفسه عن الخراف.» (يو ١٠:١١)

أما القديس بطرس فيستعمل هذا الاصطلاح في رسالته هكذا:

+ «ارعوا رعية الله التي بينكم نظاراً، لا عن اضطرار بل بالاختيار، ولا لربح قبيح بل بنشاط، ولا كمَنْ يسود على الأنصبة بل صائرين أمثلة للرعية. ومتى ظهر رئيس الرعاة تنالون إكليل المحد الذي لا يبلى.» (١ بط ٥: ٢ - ٤)

## «راعى نفوسكم وأسقفها»:

هناً كلمة «أسقفها» مقصود بما عمل الراعي وهذا موافق لتقليد الكنيسة المبكّر المـــذكور في (أع ٢٠ .٢٨):

وهذا تقليد قديم جدًّا وأصله في العهد القديم (حز ٣٤: ١١ – ١٦):

+ «لأنه هكذا قال السيد الرب. هأنذا أسأل عن غنمي وأفتقدها ἐπισκέψομαι (وهي كلمة من

نفس أصل ἐπίσκοπος أي أسقف) كما يفتقد الراعي قطيعه يوم يكون في وسط غنمه المشتّة. هكذا أفتقد غنمي وأبخلّصها ... أرعاها في مرعى حيد ... أنا أرعى غنمي وأربضها يقول السيد الرب. وأطلب الضال وأسترد المطرود وأجبر الكسير وأعصب الجريح ... وأرعاها بعدل».

أما الاسم «أسقف» overseer = ἐπίσκοπος إنما يشير إلى الناظر من عل وهو ينظر ليرعـــى ويتجنَّن ويقود شعبه، وهي لائقة جدًّا بالمسيح كمخلِّص كما يدعوه بولس الرسوُّل:

+ «ولكن لنا إله واحد الآب الذي منه جميع الأشياء ونحن له. وربٌّ واحد يسوع المسيح الذي به جميع الأشياء ونحن به.» (١كو ٨: ٦)

وحينما يقول القديس بطرس «راعي نفوسكم»، فهنا النفس تفيد الكيان البشري بأجمعه. لـــذلك فالمسيح الآن وهو في المجد كناظر على الكنيسة وراعيها من فوق هو يحفظها من كل شر، خاصة الذين تجتضنهم الكنيسة وهم محسوبون رعية المسيح أو أهل بيت الله. وقوَّة العلى تحيط بالكنيسة وتعيد إليها الذين خرجوا كل واحد في طريقه، تعيد إليهم الطريق الذي ضلُّوه.

فالرعية قد أشتُريّت بثمن أغلى من الفضة والذهب، دم المسيح الذي بلا عيب، الذين ولدوا بقيامة المسيح من الأموات وصاروا أحياء لله. الذين دعاهم الله إلى المسيح من الأموات وصاروا أحياء لله. الذين دعاهم الله إلى المسيح ليتبعوه كالتلاميذ.

فالراعي الأعظم أسقف نفوسهم يقودهم إلى مكان دعوهم.

والقديس بطرس يعبِّر عن عودة بني إســرائيل الضـــالين بكلمـــة ἐπεστράφητε أي العائـــدين إلىخلاصهم وهو روح الرسالة مثل (٢: ٢٥).

+ «الذين قبلاً لم تكونوا شعباً (بني إسرائيل) وأما الآن فأنتم شعب الله (بالحق)، الذين كنتم غـــير مرحومين، وأما الآن فمرحومون.» (٢: ١٠)

+ «الذي مثاله يخلُّصنا نحن الآن. أي المعمودية.» (٣: ٢١)

وأيضيًا: «أنكم افتُديتم» (١: ١٨)، «وُلِدتُم حديدًا» (١: ٢٣)، «وَلَدَنَا ثانية» (١: ٣).

فروح الرسالة يدور حول عودة الخراف (بني إسرائيل) من مراعيها الضالة إلى راعيهــــا الحقيقــــي وأسقف نفوسهم الوحيد.



# الأصحاح الثالث

# الأصحاح الثالث

٣: ١ «كَذَلِكُنَّ أَيْتُهَا النِّسَاءُ، كُنَّ خَاضِعَات لِرِجَالِكُنَّ، حَتَّى وَإِنْ كَانَ الْبَعْضُ لاَ يُطِيعُـونَ الْكَلِمَـةَ،
 يُرْبَحُونَ بسيرَة النِّسَاء بدُون كَلَمَة».

هذا كان تقليد الكنيسة الساري أيام الرسل تبعاً لتوصيات المسيح كما نجد في:

- + «أيتها النساء اخضعن لرجالكنَّ كما يليق في الرب.» (كو ٣: ١٨)
  - + «أيتها النساء اخضعن لرجالكنَّ كما للرب.» (أف ٥: ٢٢)
    - + «لتتعلَّم المرأة بسكوت في كل خضوع.» (1 تي ٢: ١١)
- + «لكي ينصحن الحدثات أن يكنَّ محبَّات لرحالهنَّ ويحببن أولادهن، متعقِّلات عفيفات ملازمات بيوقمنَّ صالحات خاضعات لرحالهنَّ لكي لا يُجَّدف على كلمة الله.» (تي ٢: ٤ و٥)

كذلك يسير القديس بطرس على هذا المنوال مقتبساً بالأكثر من القديس بــولس (كــو ٣: ١٨) و(أف ٥: ٢٢)، وحتى ما ورد في الآية (٣: ٥) عند القديس بطرس فهو مقتبس من (تي ٢: ٤).

وفي الزواج المختلط حيث المرأة تكون هي المسيحية والرجل وثنياً، فالوصية تكون للمرأة حسى تكون مثالاً للشهادة للمسيح بالأعمال وفي السلوك اليومي. وهذا يشبه ما جاء في (١كسو ١، ٢١): «لأنه كيف تعلمين أيتها المرأة هل تخلّصين الرجل؟ أو كيف تعلم أيها الرجل هل تخلّص المرأة؟».

## ٣: ٣ «مُلاَحِظِينَ سِيرَتَكُنَّ الطَّاهِرَةَ بِخَوْفٍ».

لكي تمتم المرأة بما يُقال عنها لتكون مثالاً للحشمة ومخافة الله كما يليق بالمرأة التقية لكي تعطي المثل المسيحي بين الآخرين.

# ٣: ٣ «وَلاَ تَكُنْ زِينَتُكُنَّ الزِّينَةَ الْخَارِجِيَّةَ، مِنْ ضَفْرِ الشَّعْرِ وَالتَّحَلِّي بِالذَّهَبِ وَلُبْسِ الشَّيَابِ».

القديس بطرس يعطي صورة للتقليد العام الذي كان سائداً في الأوساط المسيحية التقيــة. ونجـــد التشابه بين رسالة بطرس الأولى والرسالة الأولى إلى تيموثاوس (٢: ٩ - ١٥):

+ «وكذلك أن النساء يزيِّن ذواتهنَّ بلباس الحشمة مع ورع وتعقَّل، لا بضفائر أو ذهب أو لآلئ أو ملابس كثيرة الثمن. بل كما يليق بنساء متعاهدات بتقوى الله بأعمال صالحة. لتستعلَّم المسرأة

بسكوت في كل خضوع. ولكن لست آذن للمرأة أن تُعلِّم ولا تتسلُّط على الرجل بل تكون في سكوت. لأن آدم جُبل أولاً ثم حواء. وآدم لم يُغُو لكن المرأة أغويت فحصلت في التعلِّي. ولكنها ستخلص بولادة الأولاد (حسب مشيئة الله لدوام النسل) إن ثبتن في الإبمــــان والمحبـــة والقداسة مع التعقل».

وهذا كله صار تقليد الكنيسة المتوارث مع الرجوع دائماً للمُثُل القديمة. ويلاحظ أن التقليد كــــان يتمسُّك بخضوع المرأة للرجل سواء في الحياة العامة أو الزوجية، ولكن الإخضـــاع لـــيس وارداً، بـــل الخضوع الإرادي من تلقاء المرأة بأن تُخضع نفسها. ولكن هذا السلوك كان السائد في الأوساط القديمة كنوع من العادة وليس بنوع من الأمر أو التدخل في شخصية المرأة. ويوضِّحها القديس بولس هكذا:

- «أيتها النساء اخضعن لرجالكُنَّ كما يليق في الرب.» (كو ٣: ١٨)

أي بنوع اللياقة والعادة السائدة منذ القدّم. ووصية الرسل في التقليد الكنســـي بالنســـبة للـــزوج والزوجة نحدها مستمدة أصلاً من تعليم الرب، كما جاء في إنحيل القديس متى: «يترك الرجل أباه وأمه ويلتصق بامرأته ويكون الاثنان حسداً واحداً. إذن، ليسا بعد اثنين بل حسد واحد. فالذي حَمُّعَهُ الله لا يفرِّقه إنسان.» (مت ١٩: ٥ و٦)

والكنيسة، واعتبر أن هذا سر عظيم، لأن علاقة المسيح بالكنيسة أكبر أسرار الحياة المسيحية المثاليـــة. والتشبيه قائم على أساس بذل المسيح حياته من أجل الكنيسة. وهكذا يرى بولس الرسول أن العلاقـــة بين الرجل وزوجته ينبغي أن ترقى إلى هذا السر باستعداد المجبة التي تموِّن على الزوج أن يضحِّي مـــن أجل زوجته وأولاده. كذلك يؤكِّد أن لا فرق بين ذكر وأُنثى في المسيح (غل ٣: ٢٦ – ٢٨، ١كـــو ١٢: ١٣، كو ٣: ١١، ١كو ١١: ١١ و ١١)؛

- + «لأنكم جميعاً أبناء الله بالإيمان بالمسيح يسوع. لأن كُلُّكم الذين اعتمدتم بالمسيح قـــد لبســـتم المسيح. ليس يهوديٌّ ولا يونانيَّ. ليس عبدٌ ولا حرٌّ. ليس ذكرٌ وأنثى، لأنكم جميعاً واحـــدٌ في المسيح يسوع.» (غل ٣: ٢٦ - ٢٨)
- + «لأننا جميعنا بروح واحد أيضاً اعتمدنا إلى حسد واحد، يهوداً كُنَّا أم يونانيين، عبيداً أم أحراراً، . وجميعنا سُقينا روحًا واحُداً.» (١ كو ١٣: ١٣) ً + «حيث ليس يونانيٌّ ويهوديُّ، ختانٌ وغرلةٌ، بربريٌّ سكِّيثيُّ، عبدٌ حُرُّ، بل المســيح الكـــل وفي
- الكل.» (كو ٣: ١١)

+ «غير أن الرجل ليس من دون المرأة، ولا المرأة من دون الرجل في الرب. لأنه كما أن المرأة هي من الرجل، هكذا الرجل أيضاً هو بالمرأة.» (١كو ١١: ١١ و١٢)

٣: ٤ «بَلِ إِنْسَانَ الْقَلْبِ الْخَفِيِّ فِي الْعَدِيمَةِ الْفَسَادِ، زِينَةَ الرُّوحِ الْوَدِيعِ الْهَادِي، اللّذِي هُوَ قُـــدًامَ اللهِ
 كَثيرُ النَّمَنِ».

هنا يستعرض القديس بطرس الحالة الروحية للمرأة في السيرة الداخلية أي مع الله لأنها أهم من مظاهر الحياة. وهو هنا يتعرَّض لرأس مال المرأة في الحياة المسيحية الذي يرفع من قدرها أمام الله والناس.

#### «بل إنسان القلب الخفي»:

هذا تصوير الإنسان الجديد الذي هو أول وأعظم ثمرة للعبادة والإيمان المسيحي العملي، ويصف هذا الوجود هكذا: «بل اليهودي في الخفاء هو اليهودي، وختان القلب بالروح لا بالكتاب هـــو الختـــان. الذي مَدْحه ليس من الناس بل من الله.» (رو ٢: ٢٩)

وكل هذه الاتجاهات هي تقليد موروث من الإنجيل وأقوال المسيح نفسه:

+ «فأبوك الذي يرى في الخفاء هو يجازيك علانية.» (مت ٦: ٤)

وقوله عن الاهتمام بإنسان القلب واصفاً إياه بالخفي، يتكلِّم القديس بطرس عن الإنسان الجديد و الخليقة الجديدة التي حازها الإنسان بقيامة يسوع المسيح من الأموات. هنا الإنسان الجديد هو إنسان القلب وأعماله كلها غير مُستَعلنة ولا معروضة للناس، ولكنها أعمال البر والتقوى في حياة المخافة لله، أعمال الإيمان المسيحي الذي يطلب وجه الله: «لذلك لا نفشل بل وإن كان إنساننا الخيارج يفسى فالداخل يتحدَّد يوماً فيوماً» (٢ كو ٤: ١٦). هو إنسان الله وليس إنسان العالم. ويصف القديس بولس حالة الإنسان الجديد ويسميه الإنسان الباطن في مقابل الإنسان العتيق الظاهري: «فإني أسرُّ بناموس الله بحسب الإنسان الباطن، ولكني أرى ناموساً آخر في أعضائي يحارب ناموس ذهني ويسبيني إلى نساموس الخطية.» (رو ٧: ٢٢ و٣٣)

ويسميه الفديس بطرس: «الروح الوديع الهادئ الذي هو قدَّام الله كثير الثمن»، هذه صفة الإنسان الجديد أنه إنسان الله الحفي، إنسان القلب، الإنسان المدعو للحياة الأبدية وشركة الروح القدس وشركة الآب والابن.

٣: ٥ «فَإِنَّهُ هَكَذَا كَانَتْ قَدِيماً النِّسَاءُ الْقِدِّيسَاتُ أَيْضاً الْمُتَوَكِّلاَتُ عَلَى اللهِ، يُزَيِّنَ أَنْفُسَهُنَّ خَاضِعَاتِ لرَجَالهنَّ».

القديس بطرس يقدِّم مثالاً من العهد القديم، ولكن في الحقيقة والواقع أن نساء العهد الجديد السلاقي قبلن الروح القدس وعشن عيشة الكنيسة والتقليد الكنسي الروحي صرن أعلى مستوى مسن جميسع قديسات العهد القديم، وعندنا العذراء مريم تعطي أول نموذج لبنات الله المحتارات وكيف صرن أعمدة هامة مشهوداً لها في الكتاب المقدَّس وفي سيرة الإنجيل والكنيسة الأولى. فبطرس الرسول لم يكن أمامه أمثلة لسيدات تقيَّات إلاَّ سيدات العهد القديم، ولكن النساء في العهد الجديد أخذن مستوى الرجال في الإيجان والخدمة والعمل في كرم الرب، وبلغن في سيرة القداسة والتقوى مستوى الإنجيل والحياة الجديدة كخليقة جديدة خلعت عنها صفات الفرق بين الرجل والمرأة في الرب، إذ صرن واحداً في المسيح ومع المسيح.

فالمرأة في المسيحية إذا كانت مؤمنة مُحبَّة للمسيح تكون قد فقدت ضعفها الأنثوي ومستوى حواء في نقص الرتبة عن الرجل، وصارت من جنس المسيح سواء بسواء مع الرجل، بل أن المسيح قد رفسع قدرها جدًّا لما اعتبر الكنيسة هي عروسه وهو عريسها الأبدي وسلَّمها سرِّ جسده وسر ملئه الروحي، وصار هو رأس الكنيسة، والمرأة كالرجل عضو في جسده الحي، كما أنها عضو في الكنيسة المقدَّسة الرسولية. وأعضاء الكنيسة متساوون في الكرامة، فكرامة المرأة من كرامة المسيح، وقد تقدَّست فيسه، وأخذت بقيامته من الأموات نعمة الخليقة الجديدة التي المحى منها الفارق المحزي بين الرجل والمسرأة، فليس رجل وامرأة في المسيح بل الكل واحد مقدَّس في الرب. وهذا وارد في ذهسن وإيمسان بطسرس الرسول: «معطين إيَّاهُنَّ كرامة كالوارثات أيضاً معكم نعمة الحياة.» (١ بط ٣: ٧)

والمرأة في الملكوت ستفقد نمائياً صورة الأنوثة ووظائفها: «لا يزوِّجون ولا يتزوَّجون بل يكونسون كملائكة الله» (مت ٢٢: ٣٠)، لأن الإنسان الجديد قد أخذ جنس المسيح الذي ليس فيه ذكر وأنثى، ولا شباب وشيخوخة. فنعمة الحياة الأبدية مع الله لا يقلقها ضعف بشري ولا همٌّ ولا حزن، ويمسسح الله بيديه دموع شقاء الإنسان ليسعد بحب الله الأبدي.

وبطرس الرسول هنا لا يلفت نظر المرأة من حيث الخارج ولباس الخارج - فهو يلفت نظرها إلى ما حدث بواسطة قيامة المسيح بالنسبة للمرأة إذ أصبحت هي الكنيسة التي تلد أعضاء المسيح من لحمـــه ودمه، وتعطيهم غذاءهم الروحي لا من تدييها بل من ثدي السماء لينموا به حتى يصيروا كالرأس الذي

وُلدوا له ومنه: وإن المرأة نفسها قد أصبح عملها أقوى من عمل الرحل في القدوة ومعاملة البسنين بالوداعة والهدوء اللذين يتصف هما الإنسان الجديد الذي يعيش في المسيح وبالمسيح. فالمرأة قد خلعت ثوب حواء الذي يظهر الأولاد الشيطان أنه عثرة، خاصة إذا خلعت مشتهيات النفس الجائعة نحو العالم من ذهب وفضة والماس وألوان ثياب تبهر العيون، ولبست لباس الحشمة لكي ترضي لا زوجها بعد بل ملاكها الذي يحرسها ويقدِّم عنها حساباً لدى الرب. في هذا يقول بولس الرسول:

+ «لهذا ينبغي للمرأة أن يكون لها سلطان على رأسها من أجل الملائكة.» (١ كو ١١: ١١)

+ «غير أن الرجل ليس من دون المرأة ولا المرأة من دون الرجل في الرب.» (١ كو ١١: ١١)

فإن كان في هذه الأيام الرديئة نحد أن حقوق الرجل تحفظها له المحكمة، فإن حقوق المرأة يحفظها لها المحكمة،

٣: ٦ «كَمَا كَانَتْ سَارَةُ تُطِيعُ إِبْرَاهِيمَ دَاعِيَةً إِيَّاهُ "سَيِّدَهَا" الَّتِي صِرْتُنَّ أَوْلاَدَهَا، صَانِعَاتٍ خَيْراً، وَغَيْرَ خَانِفَات خَوْفًا الْبَتَّةَ».

فالنساء كسارة لهن ذات وعد الميراث (٣: ٦)، فالمسيحيات هنَّ ضمن شعب الله الجديد المحتار في المسيح. «وأما أنتم فحنس مختار وكهنوت ملوكي أمة مقدَّسة شعب اقتناء (أي اقتناه الله بالسواء بسدم المسيح) لكي تخبروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره (المسيح) العجيب.» (٢: ٩)

وفي عُرف القديس بطرس كما في عُرف القديس بولس أن كل أمثلة العهد القديم «جميعها أصابتهم مثالاً وكتبت لإنذارنا نحن الذين انتهت إلينا أواحر الدهور.» (١كو ١٠:١٠)

## «غير خائفات خوفاً البتَّة»:

هنا يتكلَّم عن المرأة المسيحية التي قبلت الإيمان وقبلت المسيح كرأس الحسد وصاحبه، وهنَّ أعضاء الحسد الوحيد المقدَّسات فيه، لا يقترب منهن الخوف البَّة، من أي ناحية أخرى يأتي منها الخسوف، سواء أكان من زوجها غير المسيحي أو من سلوك الأخريات غير المسيحيات. لأن المسيحي في نفسسه يعيش بالإيمان الخالي من الخوف والمملوء بالرجاء الحي.

٣ «كَذَلَكُمْ أَيُّهَا الرِّجَالُ، كُونُوا سَاكِينَ بِحَسَبِ الْفَطْنَة مَعَ الإِنَاءَ النَّسَائِيِّ كَالأَضْعَفِ، مُعْطِينَ
 إِيَّاهُنَّ كَرَامَةً، كَالْوَارِفَاتِ أَيْضًا مَعَكُمْ نِعْمَةَ الْحَيَاةِ، لِكَيْ لاَ تُعَاقَ صَلَوَاتُكُمْ».

القديس بطرس يستطرد الكلام الذي بدأه بالنساء ولكن نحو الرجال الأزواج. وهنا يقدِّم القـــديس

بطرس حكمة التقليد المسيحي الكنسي بالنسبة للأزواج والزوجات أيضاً: «أن يعرف كل واحد منكم أن يقتني إناءه بقداسة وكرامة، لا في هوى شهوة كالأمم الذين لا يعرفون الله» (١ تـــس ٤: ٤ و٥). والمعروف في التقليد الكنسي القديم أن الرجل يقتني زوجته بحكمة وكرامة لأن النساء جنس أضعف، والقصد الأساسي للزواج هو إنجاب الأولاد لتكميل عمل الخلاص عبر الأحيال.

وفي الحقيقة تعتبر الكنيسة أن الرجل مسئول مع زوجته لحفظ العلاقة الزوجية في حالة روحية، والقديس لوقا يشير إلى زوجة كانت على مستوى النبوَّة عاشت مع زوجها في قداسة الأنبياء: «وكانت نبيَّة حنَّة بنت فنوئيل من سبط أشير، وهي متقدِّمة في أيام كثيرة، قد عاشت مع زوج سسبع سنين بعد بكوريتها» (لو ٢: ٣٦). وينصح القديس بولس الزوجين أن يكونا على اتفاق كامل مسن جهة استحابة رغبة الواحد للآحر: «ليوف الرجل المرأة حقَّها الواجب وكذلك المرأة أيضاً الرجسل.»

ويعطي القديس بولس المثال الرسولي لكرازة الرسول ومعه زوجته: «ألعلّنا ليس لنا سلطان أن نجول بأحت زوجة كباقي الرسل وإخوة الرب وصفا (بطرس)» (١ كو ٩: ٥). وهكذا ينص التقليد على أن الزوجين يعيشان باتفاق بينهما (بمعرفة وإفراز) في محبة متبادلة، لأن كلا الزوج والزوجة هما محبوبان عند الرب: «فلا نحاكم أيضاً بعضنا بعضاً بل بالحري احكموا بهذا أن لا يوضع لللأخ مصدمة أو معثرة.» (رو ١٤: ١٣)

+ «فيجب علينا نحن الأقوياء أن نحتمل أضعاف الضعفاء ولا نرضي أنفسنا.» (رو ١٥:١)

والقديس بطرس في (٣: ٧) إنما يقصد الضعيف روحيًّا، فالزوجة بحسب الرب ينبغي أن تتلقَّى الحب من زوجها على مستوى المسيح والكنيسة: «أيها الرحال أحبوا نساءكم كما أحب المسيح أيضاً الكنيسة وأسلم نفسه لأحلها» (أف ٥: ٢٥). هذا تقليد مسيحي منذ أن قامت الكنيسة واعتُبرت أنها حسد المسيح.

وهكذا صار التقليد المسيحي الأخلاقي: فالزواج في المسيحية يقوم على أساس أخلاقسي بنظرة أخروية، فالزواج له هدف أخروي وهو شركة الرجل أو المرأة في الوراثسة الواحدة في السموات «كالوارثات أيضاً معكم نعمة الحياة»، فالكرامة اللازمة التي يكون الزوج مسئولاً عنها بالنسبة لامرأته تقوم على أساس التساوي المطلق في وراثة ملكوت الله، لأنه ولو ألهما متحدان في الإيمان الواحد، ولكن في الميراث السماوي كل واحد ينال نصيبه من الله بمفرده، فكل المؤمنين هم زملاء نعمة ميراث سماوي،

وإلى هذا القصد وهذه النهاية تنتهي كل وصايا العبادة والأخلاق، والزواج والزمالة في المحبة والحيــــاة تعطي فرصة أكثر للزوج والزوجة لنوال نصيبهما في الميراث الموضوع.

وإشارة القديس بطرس: «لكي لا تُعاق صلواتكم» يشير بها إلى وعد الرب عن الصلاة المشـــتركة: «لأنه حيثما احتمع اثنان أو ثلاثة باسمي فهناك أكون في وسطهم» (مت ١٨: ٢٠). فإذا اضـــطربت العلاقة بين الزوج والزوجة، فستتوقَّف الصلاة ولا يكون لها قبول، لأن الصلاة المقبولة هي التي تخـــرج من القلب المتواضع الشاكر المتوافق في حياة مسيحية واحدة.

# ٣: ٨ «وَالنَّهَايَةُ، كُونُوا جَمِيعاً مُتَّحِدِي الرَّأيِ بِحِسَّ وَاحِدٍ، ذَوِي مَحَبَّةِ أَخَوِيَّةٍ، مُشْفِقينَ، لُطَفَاءَ».

هنا ذكر القديس بطرس كلمة «والنهاية» بقصد أن ينتقل بها في حالة الزوج والزوجــة إلى حالــة المجتمع المسيحي كله، كل أعضاء الكنيسة الواحدة معاً. وهي الحالة التي عبَّر عنها بالمحبة الأخوية وهي حالة ما ينبغي أن يكون عليه الوسط المسيحي الإيجابي - لأنه في المقابل سيذكر الحالة السلبية المرفوضة بعد ذلك - مشيراً إلى ما ينبغي أن يكون عليه كل واحد: أن يتغلّب على كل ما يُنقِص المحبة والشركة الواحدة في المسيح ويجدُّ في أثر الوحدة المسيحية بالبذل من أحل المحبة: «المحبة لا تصنع شرًّا للقريــب» (رو ١٣: ١٠)، «لا تكونوا مديونين لأحـــد بشيء إلا بأن يجب بعضكم بعضاً، لأن مَنْ أحبَّ غيره فقد أكمل الناموس (الوصايا).» (رو ١٣: ٨)

والقديس بطرس يحاول هنا أن يوفي أوامر المسيح ووصاياه، وهو يركّز على محبة الأخ لأخيه بالنسبة لأعضاء الكنيسة، الواحد للآخر، وهي ليست محبة على المشاع للحميع ولكن بالنسبة لأعضاء الكنيسة، الإخوة في المسيح يسوع، ويذكر هنا المحبة التي تهم الجماعة في شركة المسيح الضرورية والحتمية بالنسبة للكنيسة كما نجدها في أعمال الرسل:

- + «وكانوا يواظبون على تعليم الرسل والشركة وكسر الخبز والصلوات» (أع ٢: ٤٢). وأيضاً:
- + «فإذ علم بالنعمة المعطاة لي يعقوب وصفا ويوحنا المُعتَبَرون أعمدة أعطويي وبرنابا يمين الشركة للنكون نحن للأُمم وأما هُم فللحتان، غير أن نذكر الفقراء وهذا عينه كنتُ اعتنيت أن أفعله» (غل ٢: ٩ و ١٠). وأيضاً:
  - + «الذي رأيناه وسمعناه نخبركم به لكي يكون لكم أيضاً شركة معنا.» (١ يو ١: ٣)
- + «ولكن إن سلكنا في النور كما هو في النور فلنا شركة بعضنا مع بعض ودم يسوع المسيح ابنه يطهّرنا من كل خطية.» (1يو 1: ٧)

أما أن يكون لكم «وحدة الرأي بحسِّ واحد» فنجدها في (رو ١٢: ١٥):

+ «فرحاً مع الفرحين وبكاءً مع الباكين.» (رو ١٢: ١٥)

وهكذا يكون أعضاء الكنيسة مجتهدين أن يكون لهم كيان متحد ولهم هدف واحد مثل:

- + «لا تنظروا كل واحد إلى ما هو لنفسه بل كل واحد إلى ما هو لآخرين أيضاً» (في ٢: ٤). وأيضاً:
- + «وليعطكم إله الصبر والتعزية أن تمتموا اهتماماً واحداً فيما بينكم بحسب المسيح يســوع» (رو ١٥: ٥). وأيضاً:
- + «أخيراً أيها الإخوة افرحوا، اكملوا، تعزّوا، اهتموا اهتماماً واحداً، عيشوا بالسلام، وإله المحبــة والسلام سيكون معكم» (٢كو ١٣: ١١). وأيضاً:
- + «ولكنني أثق بكم في الرب أنكم لا تفتكرون شيئاً آخر، ولكن الذي يزعجكم سيحمل الدينونة أيَّ مَنْ كان.» (غل ٥: ١٠)

ولكن ليس بمعنى أن يتبعوا كلهم بروجراماً واحداً، ولكن بالتفاهم والتحادث معاً في الرب الواحد كوصية بولس الرسول: «فليكن فيكم هذا الفكر الذي في المسيح يسوع أيضاً، الذي إذ كان في صورة الله لم يحسب خلسة أن يكون معادلاً لله لكنه أحلى نفسه ...» (في ٢: ٥ - ٧). ولا ينكسبُ كل واحد على تحقيق أغراضه وتحقيق نفسه: «مهتمين بعضكم لبعض اهتماماً واحداً غير مهتمين بالأمور العالية بل منقادين إلى المتضعين. لا تكونوا حكماء عند أنفسكم» (رو ٢١: ١٦). ولكن يخدمون بعضهم بعضاً كما أعطاهم الله من المواهب كما يقول القديس بطرس الرسول في ذات الرسالة: «ليكن كل واحد بحسب ما أخذ من موهبة يخدم بعضكم بعضاً كوكلاء صالحين على نعمه الله المتنوعه.»

والذي ينتج عن وحدة الشركة في المسيح ليس أن يطابق الواحد الآخر في عمله ومسيرته بـــل أن تنتهي الخصومات والأحقاد وتنتهي العداوة، كما يقول بولس الرسول إلى أهل كورنثوس: «ولكـــنني أطلب إليكم أيها الإحوة باسم ربنا يسوع المسيح أن تقولوا جميعكم قولاً واحداً ولا يكـــون بيـــنكم انشقاقات بل كونوا كاملين في فكر واحد ورأي واحد.» (١ كو ١ : ١٠)

#### «بحس واحد»: συμπαθείς

أي أن يكونوا ذوي مشاعر واحدة، ما يُحزن الواحد يُحزن الآخر، وما يُفرح الواحد يُفرح الآخر، ويكون للإنسان شعور طيب من جهة الآخرين. فإذا كانت المحبة سائدة بين الإحوة، أي كانوا "ذوي محبة أحوية" φιλάδελφοι يكون الكل بفكر واحد نحو الهدف الواحد ὁμόφρονες. وأهم مواصفات وحدة الحماعة فوق ذلك كله هو أن يكون كل واحد منفتحاً على الآحر مستحيباً لمؤازرته حتى التضــحية بالــذات في المسـاعدة الحقيقية روحيًّا وماديًّا:

- + «وأحشاؤه هي نحوكم بالزيادة متذكراً طاعة جميعكم كيف قبلتموه بخوف ورعدة.» (٢كو ٧: ١٥)
  - + «فإن الله شاهد لي كيف أشتاق إلى جميعكم في أحمشاء يسوع المسيح.» (في ١: ٨)
- + «فإن كان وعظ ما في المسيح، إن كانت تسلية ما للمحبة، إن كانت شركة ما في الــروح، إن كانت أحشاء ورأفة.» (في ٢: ١)
- + «فالبسوا كمحتاري الله القديسين المحبوبين أحشاء رأفات ولطفاً وتواضعاً ووداعة وطول أنساة محتملين بعضكم بعضاً ، ومسامحين بعضكم بعضاً إن كان لأحد على أحد شكوى، كما غفسر لكم المسيح هكذا أنتم أيضاً» (كو ٣: ١٢ و٣٣). وأيضاً:
  - + «الذي رددته. فاقبله الذي هو أحشائي.» (فل ١٢)

وهذا هو نفس المعنى الذي تدور عليه قصة المسيح للعبد غـــير الـــرحيم (مـــت ١٨: ٢٣ – ٣٥) وكذلك السامري الصالح في (لو ١٠: ٣٧).

وهكذا تصبح الكنيسة شاهدة لصحة أعضاء المسيح. والسر في هذه الألفة الصادقة حدًّا أن كسل واحد يعتبر أخاه أهم منه ولا يهتم بما يخصّه ولكن بالأهم ما يخص الغير: «لا تنظروا كل واحد إلى ما هو لنفسه بل كل واحد إلى ما هو لآخرين أيضاً» (في ٢: ٤)، «لا شيئاً بتحزُّب أو بعُجْب بل بتواضع حاسبين بعضكم البعض أفضل من أنفسهم» (في ٢: ٣). لأن المصدر الذي يستمد منه الإنسان مشاعره وقوَّته وضميره هو محبة الرب. على هذا المثال الرائع يقدِّم المسيح نفسه للكنيسة وبالأخص الضعفاء والمهمومين:

+ «تعالوا إليَّ يا جميع المتعبين والثقيلي الأحمال وأنا أُريحكم. احملوا نيري عليكم وتعلَّموا مني لأني وديع ومتواضع القلب فتحدوا راحة لنفوسكم. لأن نيري هيِّن وحملي خفيف.» (مت ١١: ٢٨–٣٠)

وهكذا سقى الكنيسة من نبعه السماوي أخلاقاً وإحساساً وشعوراً واستوعبته كنيسة الرسل وصار تقليداً أبديًا يعيش به أولاد الله أينما كانوا.

# ٣: ٩ «غَيْرَ مُجَازِينَ عَنْ شَرِّ بِشَرِّ أَوْ عَنْ شَتِيمَة بِشَتِيمَةٍ، بَلْ بِالْعَكْسِ مُبَارِكِينَ، عَالِمِينَ أَلْكُسمْ لِهِلْمَا اللهِ الْعَكْسِ مُبَارِكِينَ، عَالِمِينَ أَلْكُسمْ لِهِلْمَا اللهِ الله

هنا يصف الجماعة التي بُنيت على المحبة. وكانت المحبة هي المثل الأعلى الثابت للعلائق بين أفراد الجماعة المسيحية في الكنيسة وقد صارت هي الأساس الذي يتعامل به الكل، فهي على هذا المستوى ترفض أن يدخلها عنصر العنف والشر من الخارج، وهكذا تصير العلائق بين الأعضاء شفافة، متمثّلين بالمسيح «الذي إذ شُتم لم يكن يشتم عوضاً وإذ تألّم لم يكن يهدّد بل كان يُسلّم لمن يقضي بالعدل» (ابط ٢: ٢٣). والقديس بطرس يزيد بعد ذلك في نفس الأصحاح قائلاً: «فمَنْ يـؤذيكم إن كنـتم متمثّلين بالخير، ولكن وإن تألّمتم من أحل البر فطوباكم.» (ابط ٣: ١٣ و١٤)

هذا التقليد الكنسي مستقى مباشرة من سلوك المسيح خاصة في آلامه، كذلك من وصيته في هذا الأمر وخاصة من أحل مهاجمة الأعداء، إذ نفى نفياً قاطعاً أن يكون للمسيحي أعداء بقوله: «أحبوا أعداءكم. باركوا لاعنيكم. أحسنوا إلى مبغضيكم. وصلُّوا لأحل الذين يسيئون إليكم ويطردونكم» (مت ٥: ٤٤). والمسيحي يرد على العداوة والاضطهاد والإيذاء بالسلوك الإيجابي والصلاة والإحسان للمسيء، على أن القاعدة الإنجيلية الثابتة أن الإغاظة والاتحام لا يُرد عليهما بالمثل، ولا حتى تدخل في التأثير على المحبة والمودة والمباركة.

وليلاحظ القارئ الهوَّة المربعة بين السلوك اليهودي لشعب إسرائيل بحسب وصايا الناموس وبين وصايا المسيح للعهد الحديد – فلما كان الشعب الإسرائيلي متغرِّباً وسط الشعوب كان سهل المأكـــل من الأعداء المحيطين به فتربَّى على الحرب ومقاومة الأعداء، وحتى سلوك الشعب تجاه عداوة اليهـــودي لليهودي إذا بغى عليه، فتقول الوصية في سفر الخروج الأصحاح (٢١):

- + «مَنْ ضرب إنساناً فمات يُقتل قتلاً».
- + «وإذا بغَى إنسان على صاحبه ليقتله بغدر فَمنْ عند مذبحي تأخذه للموت».
  - + «ومَنْ ضرب أباه أو أُمَّه يُقتل قتلاً».
    - + «ومَنْ شتم أباه أو أُمَّه يُقتل قتلاً».
- + «وإن حصلت أذيَّةٌ تُعْطِي نفساً بنفس وعيناً بعين وسنًا بسنٌ ويداً بيدٍ ورِجْلاً برِجْلٍ وكيًّا بكيٍّ وجُرحاً بجُرحٍ ورضًّا برضًّ.» (حر ٢١: ١٢ – ٢٥)

فالنقلة التي نقلها المسيح الرب لشعبه نقلة مذهلة أخرجت الجنس البشري عن طبيعة حنسه ورفعت

+ «أحبوا أعداءكم. باركوا لاعنيكم. أحسنوا إلى مُبغضيكم. وصلُّوا لأجل السذين يسمينون اليكم ويطردونكم» (مت ٥: ٤٤)

وقول القديس بطرس «بل بالعكس مُبارِكين» وُجد فقط عند القديس بطرس ولا يوجد في الرسائل الأخرى. وحينما يزيد عليها «عالمين أنكم هذا دُعيتم لكي ترثوا بركة» فمعناها: إنكـــم تبـــاركون المقاومين والمضطهدين لأنكم قد حصلتم على البركة بل ودُعيتم لكي تباركوا لكي تحقّقوا ميراثكم.

ولكن حينما يبارك المسيحي إنساناً عدوًّا غير مسيحي فهو يبارك على أساس أنه ابن البركـة، أي يبارك ليثبت أنه مسيحي، ولكن ليس لكي يعطي البركة فهي تُحسب كرد فعل غطاء يغطّي به نفسـه من سهام العدو وإثارته وبذلك يترك العدو ليد الله ليعمل به ما يشاء: «إن جاع عدوك فأطعمـه. وإن عطش فاسقه، لأنك إن فعلت هذا تجمع جمر نارٍ على رأسه.» (رو ١٢: ٢٠)

٣: ١٠ «لأَنَّ مَنْ أَرَادَ أَنْ يُحِبُّ الْحَيَاةَ وَيَرَى أَيَّاماً صَالِحَةً، فَلْيَكْفُفْ لِسَانَهُ عَنِ الشَّـــرُّ وَشَـــفَتَيْهِ أَنْ
 تَتَكَلَّمَا بَالْمَكْرِ».

القديس بطرس هنا يقتبس من المزمور (٣٤):

+ «هلمَّ أيها البنون استمعوا إلىَّ فأعلَّمكم مخافة الرب، مَنْ هو الإنسان الذي يهوى الحياة ويحبب كثرة الأيام ليرى خيراً؟ صُن لسانك عن الشر وشفتيك عن التكلَّم بالغش، حد عن الشر واصنع الخير، أطلب السلامة واسعَ وراءها. عينا الرب نحو الصدِّيقين وأذناه إلى صراخهم، وجه الرب ضد عاملي الشر ليقطع من الأرض ذكرهم.» (مز ٣٤: ١١ – ١٦)

هنا "محبة الحياة" عند القديس بطرس تختلف عن محبة الحياة لصاحب المزمور. فالقديس بطرس هو الوحيد الذي ركَّز على الحياة ζωή، فهو يقصد بما الوجود الكلّي للإنسان مع الله خالقه. وقد وردت للقديس بطرس أيضاً في (٣: ٧) عن النساء الوارثات معكم نعمة الحياة.

هذه النعمة - أي نعمة الحياة - قد أعطيت للإنسان كميراث.

أما «الأيام الصالحة» عند المسيحي فهي أيام البركة التي فيها عزاء الله، أما صفة الصلاح فتعني الصلاح الوحي وليس الحسدي. فالأيام الصالحة هي الأيام التي يلتصق فيها المسيحي بالرب. ويكرِّرها القديس بطرس على هذا الأساس: «ولكم ضمير صالح»، «سيرتكم الصالحة» في نفس الأصحاح. على

أن القديس بطرس يقصد ما يخص السماء والحياة الأخرى، وهي صفات الإنسان الجديد، الخليقة السيخ قامت بقيامة المسيح بحسب قول القديس بطرس (١: ٣)، (١: ٣٢). ونحن نعيشها منذ الآن وهي حقًا الحياة التي تُشتهى والأيام التي نعتبرها أعظم وأقدس أيامنا. هي حياة مخفية مع المسيح في الله: «ذلك وإن كنتم لا ترونه الآن لكن تؤمنون به فتبتهجون بفرح لا يُنطق به وبحيد» (١: ٨)، «كما اشتركتم في آلام المسيح افرحوا لكي تفرحوا في استعلان مجده أيضاً مبتهجين» (١ بط ٤: ١٣). كما يقول القديس بولس: «لأنكم قد متم وحياتكم مستترة مع المسيح في الله» (كو ٣: ٣)، ولكن عند القديس بطسرس أوضح وأقوى (١).

وقول القديس بطرس: «مَنْ يحب الحياة "فليكفف لسانه عن الشر وشفتيه أن تتكلّما بالمكر"» يقولها بنوع من التحذير: «إن كان أحد فيكم يظن أنه ديِّن وهو ليس يُلْجم لسانه بل يخدع قلبه فديانة هذا باطلة» (يع ١: ٢٦). وأيضاً للقديس يعقوب: «إن كان أحد لا يعثر في الكلام فذاك رجل كامل قادر أن يُلحم كل الجسد أيضاً» (يع ٣: ٢)، «هكذا اللسان أيضاً هو عضو صغير ويفتخر متعظّماً. هوذا نار قليلة أيّ وقود تحرق، فاللسان نارٌ. عالم الإنم. هكذا جُعل في أعضائنا اللسان الذي يهدنس الجسم كله ويضرم دائرة الكون ويُضرم من جهنم ... أما اللسان فلا يستطيع أحد من الناس أن يذلّله. هو شرّ لا يُضبط مملوء سمّاً مميتاً. به نبارك الله الآب وبه نلعن الناس الذين قد تكوّنوا على شبه الله. من الفم الواحد تخرج بركة ولعنة.» (يع ٣: ٥ - ١٠)

والقديس بطرس ينبِّه أن لا يخضع الإنسان للشر إن بالكلام أو اللسان.

٣: ١١ «لِيُعْرِضْ عَنِ الشَّرِّ وَيَصْنَعِ الْجَيْرَ، لِيَطْلُبِ السَّلاَمَ وَيَجِدًّ فِي أَثَرِهِ».

بنفس النغمة السابقة من نفس المصدر يمتد هنا القديس بطرس:

#### «يعرض عن الشر»:

أي يمتنع عن الشر وشبه الشر ويلتصق بالخير والخيِّرين في كل الأحوال، وهنا يسدحل إلى مركسز التقليد الأبوي الرسولي: يطلب السلام ζητησάτω εἰρήνη ويجدُّ في أَنَسرِه καὶ διωξάτω αὐτήν. ففي مركز الحياة المسيحية بكل ظروفها الحزينة والمفرحة يلتزم بالسلام، هذا هو أساس التقليد التعليمي الرسولي: «إن كان ممكناً فحسب طاقتكم سالموا جميع الناس» (رو ١٢: ١٨). وهذا التقليد ينبع أصلاً من قول الرب يسوع في إنجيل القديس متى: «طوبي لصانعي السلام. لأنهم أبناء الله يُدعون» (مت ٥:

<sup>(1)</sup> Leonhardt Goppelt, A Commentary on I Peter, 1978, Eng. tr. 1933, p. 237.

٩). وإن تمسَّك الإنسان بالسلام كأساس لمعاملاته في البيت وخارج البيت وفي العمل وفي اللعب والفراغ فلن يُخطئ أبداً، لأن وعد المسيح مسنود بالطوبي ومُعطي القدرة لأن يصيروا بنينَ الله. وعلى الإنسان أن يختار الخسارة مع السلام والتنازل عن الرأي وعن الثمن وعن الحقوق الذاتية من أجل السلام ليحيا السلام مع رب السلام كابن ملتصق بأبيه.

# ٣: ١٢ «لأَنَّ عَيْنَي الرَّبِّ عَلَى الأَبْرَارِ، وَأَذْنَيْهِ إِلَى طَلِبَتِهِمْ، وَلكِنَّ وَجْهَ الرَّبِّ ضِلَّا فَاعِلِي الشَّرِّ».

البار هو من برَّره الله بسبب إيمانه ورجائه الحي فيه، وهنا عند القديس بطرس يُثبت البار أنه ابسن السلام، يعيشه ويجدُّ في أثره كسيده الذي يعيش بمشيئته وتحت تدبيره. وإن كان المسيح قد أعطسي الطوبي ولقب أولاد الله لمن يصنع السلام فقد صار صانع السلام في دائرة تدبير الله، تحت نظره وسمعه، والله يعطي أكثر حدًّا مما نطلب أو نفتكر بحسب القوة الممنوحة لنا (أف ٣: ٢٠) في شخص يسوع المسيح رب السلام. أما الذي يُعرِض عن السلام ويضحِّي بوصية الله الأساسية فلا ينتظر أن ينفتح عليه وجه الله: أنتم تطلبون وأنا أعرِضُ عنكم لأنكم تطلبون ما لا أشاءه وما لا أريده.

وليتذكر القارئ لماذا وقف جمهور الجند السمائي يعلنون لبني البشر أن بميلاد المسيح تمجَّد الله في الأعالي وحلَّ على الأرض السلام بعد لعنة آدم، ودخل السرور قلب الإنسان عوض المرارة والأحزان. فالذي لا يتبع السلام يكون قد رفض انتظار الملائكة وتغاضى عن دائرة السلام التي تركَّزت في بيست لحم. ومعروف أن مَنْ له الابن له الآب أيضاً (١يو ٢: ٣٣)، ومَنْ لا يؤمن بالابن يمكث عليه غضب الله (يو ٣: ٣٦).

فالسلام هو مجال الله الجديد للإنسان الجديد، ينبع من قلب المسيح ليستقر في كــل نفــس تحــب المسيح: «إن كان أحد لا يحب الرب يسوع المسيح فليكن أناثيما (وترجمتها cursed by God أي هو ملعون من الله). ماران أثا.» (١ كو ٢١: ٢٢)

فصانعو السلام على الأرض هم في درجة الملائكة الذين لهم الحق أن يقولوا ماران أثا أي تعال أيها الرب سريعاً، لأن ابن المحبة هو ابن السلام وهو الذي يطلب بحيء رب السلام.

ورب الإنجيل لا يتركنا لأهواء مشيئتنا لأنه اشترانا بدمه، فهو يحيط بنا إحاطة الروح بالجسد، فهو صانع الأذن والعين لكي تراه وتسمع له ويراها ويسمع لها، فوجه الرب مُواحِدٌ لوجهنا. ولكن إن كنا لسنا أولاده فهل يمكن أن يعتني بنا أو يعطينا وجهه؟

# مواجعة الآلام

#### $(11: \xi - 17: \Upsilon)$

القديس بطرس هنا بعد أن كلَّم العبيد (٢: ١٨ - ٢٥): «لأن هذا فضلٌ إن كان أحد من أحـــل ضمير نحو الله يحتمل أحزاناً متألِّماً بالظلم»، يعود إلى أبناء الكنيسة الذين اشتراهم المسيح بدمه ليكونوا عبيداً لله. هنا القديس بطرس يفتتح مجالاً جديداً للآلام كنتيجة للمحتمع الذي ينكر المسيح ويعتبرنا أعداء. صحيح أن القديس بطرس لمس موضوع الآلام بسرعة في (١: ٦): «إن كان يجب أن تُحرّنُون يسيراً بتجارب متنوعة»، وفي (٢: ١): «يفترون عليكم كفاعلي شر»، وفي (٢: ٩ - ٢١، ٣: ٩).

لكنه الآن يتقدَّم إلى القاعدة العامة للتقليد الأبوي الأقدس من جهة الآلام في كنيسة الله. ويقدِّمها في ثلاثة أجزاء:

- ففي (٣: ١٣ ١٧): يعطي الوصية الأساسية بأن نكون مستعدين لاحتمال الآلام.
  - وفي (٣: ١٨ ٢٢): يدعِّم ذلك بمثال المسيح الذي تألُّم لأجلنا.
    - وفي (٤: ١ ٦): يعرض النتيجة الخلاصية للآلام.

ثم يعطي في (٤: ٧ - ١١): الوصايا اللازمة للكنيسة لاستمرار وجودها حتى النهايسة القريبسة ثم تبتدئ الرسالة من (٤: ١٢): كما كانت في (٢: ١١): بمخاطبة جديدة «أيها الأحباء» وتسستمر في (٤: ١٢ – ١٩): تتناول موضوع الألم مرَّة أخرى من وجهة نظر أخرى.

# الاستعداد أن نتألُّم في المجتمع من أجل سلوكنا: (٣: ١٣ - ١٧):

٣: ١٣ – ١٧ «(و) مَنْ يُؤْذِيكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُتَمَظِّينَ بِالْخَيْرِ؟ وَلَكِنْ وَإِن تَأَلَّمْتُمْ مِنْ أَجْلِ الْبِرِّ فَطُوبَاكُمْ. وَأَمَّا خَوْفَهُمْ فَلاَ تَخَافُوهُ وَلاَ تَصْطَرِبُوا، بَلْ قَدُّسُوا الرَّبُّ الإِلهَ فِي قُلُوبِكُمْ، مُسْتَعِدِّينَ دَائِماً لِمُجَاوِبَةِ كُلِّ مَنْ يَسْأَلُكُمْ عَنْ سَبَبِ الرُّجَاءِ الَّذِي فِيكُمْ، بِوَدَاعَة وَخَوْف، وَلَكُمْ مَنْ سَبَبِ الرُّجَاءِ الَّذِي فِيكُمْ، بِوَدَاعَة وَخَوْف، وَلَكُمْ ضَمَيِرٌ صَالِحٌ، لَكَيْ يَكُونَ الَّذِينَ يَشْتِمُونَ سِيرَتَكُمُ الصَّالِحَة فِي الْمَسَيح، يُخْزُونَ فِي ضَمِيرٌ صَالِحٌ، لَكَيْ يَكُونَ الَّذِينَ يَشْتِمُونَ سِيرَتَكُمُ الصَّالِحَة فِي الْمَسَيح، يُخْزُونَ فِي مَا يَفُونَ مَنْ اللّهِ مَا يَفْتِرُونَ عَلَيْكُمْ كَفَاعِلِي شَرَّ. لأَنْ تَأَلَّمَكُمْ إِنْ شَاءَتْ مَشِيئَةُ اللهِ، وَأَلَسَتُمْ صَالِعُونَ شَرًا».

هذا الجزء إنما حاء مرتَّباً بعناية كبيرة. فهو يبدأ بحرف (واو) καί ليستطرد ويربط الكلام بما ســـبق

وقدَّمه، ويتساءل: وفي هذه الحال - أي سلوكهم بالصلاح - مَنْ يؤذيهم؟ وتجيء باليونانية: «وأنستم غيورون من أجل الصلاح»، وقد سبق أن قيلت في رسالة تيطس:

+ «الذي بذل نفسه لأجلنا لكي يفدينا من كل إثم ويطهِّر لنفسه شعباً خاصاً غيروراً في أعمال حسنة.» (تى ٢: ١٤)

وتفيد بحسب قصص التقليد والاستشهاد: التصميم والإصرار وانجراف الشعور في بذل الذات مــن أجل الصلاح، كما نحس من روح هذه الرسالة في حث القديس بطرس للشعب.

وفي الآية (١٤) يطالب بالبر، وفي الآية (١٦): «ولكم ضمير صالح»، وفي الآية (١٧): «صانعون خيراً» وهي مفتاح الآية (١٢): «وأن تكون سيرتكم بين الأُمم حسنة»، وحساءت في (٣: ٦): «صانعات خيراً».

وهكذا يتصوَّر مجتمعاً مسيحياً عادلاً كما جاء في (٤: ١٥): «فلا يتألم أحدكم كقاتل أو سارق أو فاعل شر أو متداخل في أمور غيره». ويكون للمسيحي ضمير صالح أمام الله في المسيح كشركة كريمة مع الرب.

#### «ومَنْ يؤذيكم إن كنتم غيورين للخير؟»:

وبطرس الرسول يقول: «مَنْ يؤذيكم» وبالتدقيق «مَنْ يسيء إليكم»، لأن الله ينظر إلى المظلــومين والمُضطَهَدين من الغير ظلماً. وكلمة «يؤذيكم» أو «يُسيء إليكم κακώσων» تجيء بمعنى الاضطهاد في سفر الأعمال:

- + «فيستعبدوه ويسيئوا إليه أربعَ مئة سنة. والأمة التي يستعبدون لها سأدينها أنا يقول الرب.» (أع ٧: ٦ و٧)
  - + «فاحتال هذا على جنسنا وأساء إلى آبائنا.» (أع ٧: ١٩)
  - + «وفي ذلك الوقتِ مدَّ هيرودس الملك يديه **ليُسبيء** إلى أناسِ من الكنيسة.» (أع ١٢:١)

فكلمة «يؤذيكم» تشير إلى الاضطهاد.

وبطرس الرسول يحث الشعب في رسالته لكي يتبع التقليد الذي وضعه المسيح: «فليُضئ نــوركم هكذا قدَّام الناس لكي يروا أعمالكم الحسنة ويمحِّدوا أباكم الذي في السموات» (مت ٥: ١٦)، والتي تعني أنه يلزم أن يكون لنا أعمال صالحة في وسط مظلم حتى يتمجَّد النور الحقيقي. وهكذا يأتي تشجِّع المسيح ومن ورائه الرسل، مؤكِّدين أن قوَّة الصلاَّح حتماً تغلب الشر، وعلى هـــذا الأســاس وضع

القديس بطرس آيته: «غير محازين عن شر بشر أو عن شتيمة بشتيمة بل بالعكس مباركين عالمين أنكم لهذا دُعيتم لكي ترثوا بركة» (٣: ٩). وهذا يعني أن البركة والمباركة قد غلبت الشتيمة والشر، وهذا يعزوه القديس بطرس لقوة الإنجيل والكلمة: «لهذا دُعيتم».

## «ولكن إن تألَّمتم من أجل البر فطوباكم، وأما خوفهم فلا تخافوه ولا تضطربوا»:

«ولكن إن تألَّمتم من أجل البر فطوباكم»:

هنا القديس بطرس يستمد تقليده الرسولي من قول المسيح: «طوبي للمطرودين من أجل السبر لأن لهم ملكوت السموات» (مت ٥: ١٠). هنا واضح كيف خرج التقليد الرسولي الكنسي من الإنجيل مباشرة. والقديس بطرس يوضّحها حدًّا بقوله في (٤: ١٤): «إن عُيِّرتم باسم المسيح فطوبي لكهم لأن روح المجد والله يحل عليكم». فهي معركة بين الظلمة والنور بدون عراك. فالأعمال الحسنة تبدِّد الظلام الكاذب، والصمت إزاء التعيير باسم المسيح يمجِّد الله ويُكسب المعركة.

ولسان حال القديس بطرس: وإذ أنتم مستعدون للألم تُمموا صلاحكم في علاقتكم بالآخرين.

#### «وأما خوفهم فلا تخافوه ولا تضطربوا»:

طبعاً يقصد أن لا يخافوا الشر طالما هم يخافون الله والمسيح، وقد سبق وأشار إلى مخافـــة الله في (١: ١٧)، (٢: ٢):

- + ««فسيروا زمان غُربتكم بخوف»،
  - + «خافوا الله، أكرموا الملك».
- + «ملاحظين سيرتكم الطاهرة بخوف».

فطالما الإنسان يعيش في مجال حوف الله لا يعود بعد يخاف إنساناً ولا كل ما يعمله الإنسان. وهو هنا يستعين بإشعياء النبي (٨: ١٢ و١٣):

+ «لا تخافوا (أشور) خوفه ولا ترهبوا. قدِّسوا رب الجنود فهو خوفكم وهو رهبتكم».

ولكن القديس بطرس لا يقتبس حرفيًّا ولكن مجرى الكلام واضح والمعني يُلزم الكاتب بما يشبه الاقتباس.

وكلمة «خوفهم» هنا تنصبُّ على المجتمع الغريب الذي يعيشون فيه، لأن الرب الإله الذي يتبعونه – أي المسيح القائم في السماء – ينــزع من قلوهم الخوف حينما يقدِّسون اسمه كما نقول في الصلاة الربانية: «أبانا الذي في السموات ليتقدَّس اسمك». هنا تقديس الاسم مثل الاعتراف به تماماً. هذا هــو الحلاص الذي نعيشه الذي يحطِّم كل شر، لأن قداسة الله تسود وتملأ الكون كله وتغطَّى كل المواقف:

«تكونون قديسين لأني قدوسٌ الربُّ إلهكم» (لا ١٩: ٢). هنا تتقدَّس الحياة واليوم والعمل والفكر والكلمة، والرب إلهكم هو المسيح القائم في السماء.

والمعنى الذي يقصده بطرس الرسول هو أن ضغط المجتمع المخالف للمسيح يُنشئ خوفاً، فبطــرس الرسول يقول: «أما خوفهم فلا تخافوه ولكن قدِّسوا الرب الإله»، يقصد يسوع المسييح القـــائم في السماء يحكم ويدبِّر. وهذا هو روح الخلاص الذي نعيشه ونغلب به العالم. فالإيمان بالمسيح الـــذي نعيشه في قلوبنا يطرد الخوف خارجاً، أي خارج محيط الحياة التي نحياها في الرب.

«بل قدِّسوا الرب الإله في قلوبكم، مستعدين دائماً لمجاوبة كل

مَنْ يسالكم عن سبب الرجاء الذي فيكم بوداعة وخوف»:

لقد استوفينا عدم الخوف في الآية السابقة، وهنا نجيء إلى النصف الآخر: «مستعدين دائماً لمجاوبة كـــل مَنْ يسألكم عن سبب الرجاء الذي فيكم بوداعة وخوف». وقد جاءت كأصل للتقليد في (لو ١٢: ٤):

+ «ولكن أقول لكم يا أحبائي لا تخافوا من الذين يقتلون الجسد وبعد ذلك ليس لهم ما يفعلــون أكثر، بل أريكم مُمَّن تخافون: حافوا من الذي بعد ما يقتل له سلطان أن يلقي في جهنم. نعــم أقول لكم من هذا حافوا.» (لو ١٢: ٤ و٥)

هذا على أساس أن الله سيتولى الدفاع عنًّا:

+ «ومتى قدَّموكم إلى المجامع والرؤساء والسلاطين فلا تهتموا كيف أو بما تحتجُّون أو بما تقولـــون، لأن الروح القدس يعلِّمكم في تلك الساعة ما يجب أن تقولوه.» (لو ١١:١١ و١٢)

وهنا يقصد الرب كل المواقف الخطرة بكل أنواعها وكل ظروفها سواء حاصة مع الأفراد أو عامسة حكومية أمام السلطات الرسمية. هنا يتولَّى الله الدفاع والتبرير أو التبريء. والقديس بطرس هنا يسذكر «لمحاوبة» ἀπολογίαν أي إعطاء تقرير أو سبب: «فإذاً كل واحد منا سيعطي عن نفسه حساباً لله» (رو ١٤: ١٢). وأيضاً: «فيحصل على فرصة للاحتجاج عن الشكوى» (أع ٢٥: ١٦)، وأيضاً: «إن أحسب نفسي سعيداً أيها الملك أغريباس إذ أنا مزمع أن أحتج اليوم لديك عن كل ما يحاكمني بسه اليهود» (أع ٢٠: ٢)، وأيضاً: «في احتجاجي الأول لم يحضر أحد معي، الجميع تركوني، لا يُحسب عليهم» (٢٠ ي ٤: ٢١)، وتعني الدفاع أمام المحكمة. ولكن في (١٥و ٩: ٣)، (٢٥و ٧: ١١) تعطسي معنى آخر: «هذا هو احتجاجي عند الذين يفحصونني» (١١ و ٩: ٣) وتعني الدفاع الخاص الشخصي. «كم أنشأ فيكم من الاحتهاد بل من الاحتجاج» (٢ كو ٧: ١١) وتعني هنا دفاع رفضي سلبي.

ولكن الذي يقصده القديس بطرس هو عن المناقشات الجارية كل يَـوم بـين المسـيحيين وغـير المسيحيين عن سلوكهم وتفكيرهم. ولكن مثل هذه المناظرات قد تؤدِّي إلى المحاكمة الرسمية القانونية كما جاء في سفر الأعمال عن فترة المسيحية الأولى (أع ١٦: ١٩ - ٠٤): «فلما رأى مواليها أنه قد خرج رجاء مكسبهم أمسكوا بولس وسيلا وحرُّوهما إلى السوق إلى الحكَّام ...» (أع ١٦: ١٩). الأمر الذي انتهى بحبس بولس وسيلا، وأفرج عنهم الله بزلزلة، وآمن رئيس السحن وكل بيته. وهكذا انتهى الدفاع المسيحي إلى نشر الكلمة.

وأيضاً: (أع ١٧: ٦ - ١٠):

+ «ولما لم يجدوهما حرُّوا ياسون وأُناساً من الإخوة (المسيحيين) إلى حُكام المدينـــة صـــــارخين إن هؤلاء الذين فتنوا المسكونة حضروا إلى ههنا أيضاً.» (أع ١٧: ٦)

وأيضاً: (أع ١٩: ٢٤ – ٤٠):

+ «لأننا في خطر أن نُحَاكُم من أجل فتنة هذا اليوم وليس علَّة يمكننا من أجلها أن نقدِّم حساباً عن هذا التحمُّع.» (أع ١٩: ٤٠)

كَذَلَكَ نَجَدَ هَذَا الوضع في إنجيل القديس لوقًا (١٢: ١١):

+ «ومتى قدَّموكم إلى المجامع والرؤساء والسلاطين فلا تمتموا كيف أو بما تحتجون أو بما تقولـــون لأن الروح القدس يعلِّمكم في تلك الساعة ما يجب أن تقولوه.» (لو ١٢: ١١ و١٢)

وبطرس الرسول يسبق فيتصور أنه قد يحدث مثل هذا، وهو يحذّر أن لا يكون المسيحي تحت اللوم: «فلا يتألَّم أحدكم كقاتل أو سارق أو فاعل شر أو متداحل في أمور غيره. ولكن إن كان كمسيحي فلا يخجل (من أي قممة) بل يمجَّد الله من هذا القبيل.» (١ بط ٤: ١٥ و١٦)

ولكن هنا في هذا الأصحاح لا يقصد ذلك، ولكن يقصد ويطلب أن يكون كل مسيحي علسى مستوى المعرفة الصحيحة بإيمانه وعقيدته في المسيح لكي يستطيع أن يعطي فكرة صحيحة عن أي ما يخص الإيمان المسيحي، وهذا هو مستوى كل مسيحي أن يكون باستعداد الكرازة بما يؤمن به عندما يُسأل عن ذلك. وأوضح ما يكون ظاهراً لغير المؤمن هو سبب الرجاء الحي الفرح في المسيحي المؤمن الحب للمسيح.

وهكذا نحد القديس بطرس يهتم حدًّا بالرجاء الحي الذي نعيشه علناً وليس بمجرَّد الإيمان الصامت: + «وَلَدَنا ثانية **لرجاء حيّ**.» (١بط ١: ٣)

+ «حتى إن إيمانكم ورجاءكم هما في الله.» (ا بط ١: ٢١)

لأن عند القديس بطرس، ما يميِّز المسيحي كعلامة واضحة هو الرجاء الحسي، والسبب هــو أن المسيحي دائماً ينظر إلى المستقبل ويفرح بالحاضر.

«ولكم ضمير صالح، لكي يكون الذين يشتمون سيرتكم

الصالحة في المسيح، يخزون في ما يفترون عليكم كفاعلي شرٍّ»:

#### «ضمير صالح»:

هنا يطالب القديس بطرس الإنسان المسيحي الذي ابتدأ يرد على غير المسيحي فيما يخص إيمانه أنه يلزم قبل كل شيء أن لا يثور أو يغضب أو يُظهر عدم الرضا، بل يتكلَّم من منطلق ضمير صالح مــن نحو الآخر، أي يحتج وله في قلبه مودَّة واحترام ولطف من جهة الآخر حتى ولو كان عدوًّا.

مثلما ورد في رسائل القديس بولس:

+ «هكذا فليحسبنا الإنسان (المستفسر) كخدًّام المسيح ووكلاء سرائر الله. ثم يُسأل في الــوكلاء لكي يوجد الإنسان أميناً. وأما أنا فأقل شيء عندي أن يُحكم في منكم أو من يوم بَشَر. بــل لست أحكم في نفسي أيضاً. فإني لست أشعر بشيء في ذاتي. لكنني لست بذلك مبرَّراً. ولكن الذي يحكم في هو الرب.» (١كو ٤: ١ - ٤)

و «الضمير الصالح» معناه أن يكون المسيحي عائشاً حقًا في الإيمان ولكن دون أن يشعر أنه إنسان كامل:

+ «لست أني قد نلت أو صرت كاملاً، ولكني أسعى لعلّى أدرك الذي لأجله أدركني أيضاً المسيح يسوع. أيها الإخوة، أنا لست أحسب نفسي أني قد أدركت. ولكني أفعل شيئاً واحداً: إذ أنا أنسى ما هو وراء وأمتد إلى ما هو قُدَّام ... فليفتكر هذا جميع الكاملين منا، وإن افتكرتم شيئاً بخلافه فالله سيُعلن لكم هذا أيضاً. وأما ما قد أدركناه، فلنسلك بحسب ذلك القانون عينه، ونفتكر ذلك عينه.» (في ٣: ١٢ - ١٦)

#### وكما في (رو ١٢: ٣):

+ «فإني أقول بالنعمة المعطاة لي لكل مَنْ هو بينكم أن لا يرتئي فوق ما ينبغي أن يرتئي بل يرتئسي إلى التعقُّل كما قسم الله لكل واحد مقداراً من الإيمان». والضمير الصالح لا يُعطي مجالاً للشك، ويسند الضمير الصالح سلوك صالح في الحياة بين الناس كمسيحي.

والقديس بطرس هو الوحيد غير القديس بولس الذي يستخدم تعبير «في المسيح» وخاصة في قوله: «الصالح» أو «الصلاح» «في المسيح»، كمصدر لكل ما هو صالح. وقد استخدمها القديس بسولس ١٦٤ مرَّة في رسائله، وقد نقلها عنه القديس بطرس.

ولكن عبارة «في المسيح» عند القديس بولس مستحدمة في معان كثيرة، فهي قد تكون بمعنى فعلي أي المسيح يكون الفاعل، وقد تأخذ معنى الواسطة أي بواسطة المسيح، ولكن القديس بسولس لم يستخدم «في المسيح» قط بالمعنى الميستيكي النظري ولكن بالمعنى العملي الذي يتضمِّن الموت والقيامة في المسيح، مثلما جاء في (1كو 10: ٢٢):

+ «لأنه كما في آدم يموت الجميع هكذا في المسيح سيُحيًا الجميع».

وأما القديس بطرس فيستحدم «في المسيح» ثلاث مرَّات فيها يصف كيف تتشكَّل الشركة في المسيح، وهي تعتبر من العناصر اللاهوتية الأساسية في الرسالة الأولى للقديس بطرس الرسول. فالصلة بالمسيح الآن إنما تميِّز وتوضِّح كيفية حياة المسيحي «في المسيح»، كما جاء في (١٦: ١٦): «يشتمون سيرتكم الصالحة في المسيح»، وأيضاً تميِّز المسيحي في المستقبل: «دعانا إلى بحده الأبدي في المسيح» (٥: ١٠). وأوضحها في نماية الرسالة: «سلام لكم جميعكم الذين في المسيح يسوع. آمين» (٥: ١٠). و «الذين في المسيح» عند القديس بطرس هم أولئك الذين اتحدوا بالمسيح.

وفي اعتبار القديس بطرس أن الإنسان المسيحي المبتدئ إيمانه يكفيه. أمَّا إذا حرج أو وقف ليعلَّم أو يقود أو يعرِّف أو ينير الطريق أمام الآخرين، أي ليُعلن الإيمان المسيحي، فلا بد أن يكون قد حرج من مستوى الإيمان الخفي الصامت إلى مستوى الشهادة بالقول والعمل والكلام والسلوك الصاحل السذي يشهد عملياً أن هذا إنسان مسيحي متمسَّك بالمسيح أو متَّحدٌ بالمسيح.

ف «في المسيح» اصطلاح استعلاني عملي لمن يُظهر المسيح في العمل أو القول أو التأمَّل أو الرجاء بالمستقبل والفرح الآن رغم الآلام والضيقات، لأن الفرح في الآلام يشهد أن المسيحي يؤمن ويتمسَّك ويتمثَّل بالذي عمل الفداء والخلاص. هذا الفارق واضح بين رسالة بطرس وخاصة في الفصول القادمة وبين رسائل بولس الرسول التي امتلأت بعبارة «في المسيح»، ولا تعني إلا الإيمان بما عمله المسيح. فقرار القديس بولس: «إن آمنت بقلبك واعترفت بفمك خلصت» يقابله قرار القديس بطرس: "إن كنست

مؤمناً بالمسيح تسلك بالصلاح وتعلم الآخرين حبرتك في المسيح بلطف وصبر واستعداد للألم والفسرح في الألم". وهذا يتضح من كل المواقف التي ذكر فيها بطرس الرسول اصطلاح «في المسيح»: "سيرة المسيحي العامة في المسيح" (٥: ١٠)، أو في المستقبل "في مجد المسيح" (٥: ١٠)، أو «الذين في المسيح يسوع» (٥: ١٤). هذه هي الحالات التي تعرَّض لها القديس بطرس باتصالنا أو تعلقنا أو اتحادنا بالمسيح كجماعة.

أما المقاومون فيرى بطرس الرسول أنهم سيخزون إذا ما رأوا سيرتنا في المسيح، ويستعمل القـــديس لوقا نفس هذا الاصطلاح «يخزون» لمّا وضع المسيح يده على المرأة المنحنية وقد استقامت قائلاً أنها ابنة إبراهيم وقد ربطها الشيطان ١٨ سنة:

+ «وإذ قال هذا أُخَجِل جميع الذي كانوا يعاندونه وفرح كلِ الجمع بجميع الأعمال المحيدة الكائنة منه.» (لو ١٣: ١٧)

# «لأن تألُّمكم إن شاءت مشيئة الله وأنتم صانعون خيراً، أفضل منه وأنتم صانعون شرًّا»:

هذه الآية لا يمكن فهمها إلا بالآية التي بعدها: «فإن المسيح أيضاً تألم مرَّة واحدة من أجل الخطايا. البار من أجل الأثمة لكي يقرِّبنا إلى الله». هنا المسيح صالح وأبو كل صلاح ولكنه تألم كخاطئ وصانع شر وقبل ذلك ومات دون أن يدافع عن نفسه. فإن شاءت مشيئة الله أن تأخذوا مأخذ المسيح وتتألموا كأنكم قد فعلتم شرًّا بحجة التجمُّعات غير الرسمية المرفوضة أو أعمال تُحسب ألها منافية للقانون وتُحسبون أنكم أشرار، ودخلتم تحت العقاب كالمسيح، فهذا محسوب أيضاً أنه يقرِّبكم إلى الله، لأنكم قد وُضعتم مع الأشرار وأنتم لستم أشراراً. ولكن فلسفة الكلام هنا اضطرت القديس بطرس أن يرجع ويقول إنه الأفضل أن لا تدخلوا تحت هذه التهم وتتحاشوها حتى لا تُحسبوا مخالفين، والأفضل أن تتألموا وأنتم صانعون حيراً. والجملة الحارسة للمعنى الصعب هي: «إن شاءت مشيئة الله». فهي ليست مشيئتهم لذلك ينبغي الخضوع لها وقبولها، ولكن هذا إنما يسيء إلى سمعة المسيحيين أن يُحسبوا أشراراً في المجتمع غير المسيحي ويعود بالخسارة على البشارة: «طوبي لكم إذا عيروكم وطردوكم وقالوا عليكم كل كلمة شريرة من أجلي كاذبين.» (مت ٥: ١١)



## السيح يفتتح طريق الخلاص

#### $(\Upsilon' - \Upsilon)$

بطرس الرسول سبق أن قدَّم مجموعتين من الآيات تختص بـــالحالاص: المجموعــــة الأُولى (١: ١٨ – ٢)، والمجموعة الثانية (٢: ٢٢ – ٢٥).

وهنا في هذه المجموعة الثالثة التي تخص الخلاص ركّز على الموضوع العام للرسالة وهو «الآلام» أي احتمال المسيح يسوع للآلام خاصة - بحسب نهاية الفقرة السابقة - «الآلام ونحن صانعون شرًّا» لأن المسيح مات باعتباره صانع شرًّ، والشر شرّنا.

والذي ينبِّه ذهننا هنا هو تعرُّض القديس بطرس إلى عدد كبير من العناصر في طريق حياة المسيح وموته ونزوله إلى الجحيم وقيامته وجلوسه عن يمين الآب، أكثر من أي موضع آخر في العهد الجديـــد. كذلك يوجد هنا عند القديس بطرس كثير من التعبيرات الواردة في الجزء الثاني من قانون الرســــل<sup>(٢)</sup>،

 <sup>(</sup>٢) قانون الرسل أو قانون الإيمان الوسولي هو صيغة قديمة جدًّا لفانون الإيمان سابقة لمجمع نيقية وقد اقتبس آباء مجمع نيقية أجزاء منها في قانون الإيمان النيقاوي. والجزء الثاني منه هو الحاص بالابن وصيغته كما يلي:

<sup>[</sup>و(أومن) بابنه الوحيد يسوع المسيح ربنا الذي حُبل به من الروح القدس، ووُلدَّ من مريم العـــذراء وتـــالَّم في عهـــد بيلاطس البنطي، وصلب ومات وقُبر، ونزل إلى الجحيم، وقام من بين الأموات في اليوم الثالث، وصعد إلى السموات وجلس عن يمين الله الآب الضابط الكل، من حيث سيأتي ليدين الأحياء والأموات]. (والأجزاء المكتوبة بالبنط الأسود هي التي وردت في رسالة القديس بطرس الأولى).

وقد ذكرها بأسلوب بدائي مختصر.

ففي الآية (١٨) تأتي الآلام بصورة مختصرة، ولكن في الآية (١٩) نسمع أنه ذهب فكرز للأرواح السيّ في السجن، وفي الآية (٢١) و(٢٢) نسمع عن القيامة وأنه «مضى إلى السماء» حالساً «عن يمين الله».

ولكن القصد من هذا القسم ليس أن يشرح رحلة الفداء بكل خطواتها ولكن أن يشـــير فقــط إلى الآلام التي احتملها حتى الموت «البار من أجل الأثمة» أي الأشرار، مشيراً إلى المسيح أنه هو الذي مات وقام حيًّا (١٨).

أما نتائج آلام المسيح حتى الموت فقد وردت ثلاث مرات بكلمة «أيضاً» ٢٥٪ المكرَّرة في الآيـــات (١٨ و ١٨) ثم المعمودية «أيضاً» (٢١). فالقوة المنبعثة من آلام البار حتى الموت تتضح في هذا الجزء ثلاث مرَّات:

ففي الآية (١٨) يشير إلى قيادة البشر وتقديمهم إلى الله. وفي الآية (١٩) استعلان الخلاص والنـــداء به للأرواح التي في السحن، وفي الآيات (٢٠ و ٢١) يشير إلى الخلاص من الهلاك الذي أكمله، والذي يجري الآن في المعمودية، وفي الآية (٢٢) سيادته بالخلاص فوق كل قوى العالم. هذا كله يؤكّده ولكن ليس في ترتيب منطقي.

ومن الواضح أن القديس بطرس قد جمع معاً في مجموعة متناسقة سلسلة من المعــــارف والعبــــادات التقليدية ليُظهر الخلاص العام وأثره الناتج من الآلام حتى الموت.

والآلام التي جازها المسيح البار تتميَّز بوضوح بألها «مرَّة واحدة» (١٨). وهو هنا يجري وراء كيفية اشتراكنا عمليًّا في آلام المسيح كما ستأتي في (٤: ١٣): «بل كما اشتركتم καινωνεῖτε في آلام المسيح افرحوا لكي تفرحوا في استعلان مجده أيضاً مبتهجين». لأن حقيقة الشركة والاشتراك في طريق المجدد حاضرة في ذهنه ليضع بما أساس الكلام عن الطوبي للذين يتألَّمون من أجل البر (٣: ١٣ – ١٧).

وترتيب المقولات والأفكار هنا يجعلنا نظن أنه كانت أمام القديس بطرس صيغة مكتوبة أو محفوظة يأخذ منها ويصيغ المعاني دون أن يلتزم بها، ونجد مثل هذه الصيغة التقليدية في (1تي ٣: ١٦):

+ «وبالإجماع عظيم هو سر التقوى، الله ظهر في الجسد، تبرَّر في الروح، تراءى لملائكة، كُرِزَ بـــه بين الأُمم، أومن به في العالم، رُفع في المحد».

لهذا يُلاحَظ أن القديس بطرس الرسول استخدم كثيراً تقليداً رسوليًّا معروفاً ومدوَّناً، وقد صاغ رسالته على أساس تقليدي واضح.

وهذا التقليد المسلَّم نسمع به في كل الرسائل: فمثلاً في (رو ١: ٣ و٤): «عن ابنه الذي صار من نسل داود حسب الجسد، وتعيَّن ابن الله بقوَّة من جهة روح القداسة بالقيامة من الأمــوات. يسوع المسيح ربنا».

ونلاحظ أن ذكره الطوفان هو الذي أتى به إلى ذكر المعمودية، كذلك يظهر هذا التقليد بــذكر الطوفان في (عب ١١: ٥ - ٧):

+ «بالإيمان نُقل أخنوخ لكي لا يرى الموت و لم يوجد لأن الله نقله – إذ قبل نقله شُهِدَ له بأنه قد أرضى الله – ولكن بدون إيمان لا يمكن إرضاؤه، لأنه يجب أن الذي يأتي إلى الله يـومن بأنـه موجود وأنه يجازي الذين يطلبونه. بالإيمان نوح لمّا أوحي إليه عن أمور لم تُرَ بعد خاف فـبنى فُلكاً لخلاص بيته، فبه دان العالم وصار وارثاً للبر الذي حسب الإيمان».

كذلك نرى هذا التقليد واضحاً في (٢ بط ٢: ٤ و٥): «لأنه إن كان الله لم يشفق على ملائكة قد أخطأوا بل في سلاسل الظلام طرحهم في جهنم وسلَّمهم محروسين للقضاء. ولم يُشفق على العالم القديم بل إنما حفظ نوحاً ثامناً كارزاً للبر، إذ جلب طوفاناً على عالم الفُجَّار».

«فإن المسيح أيضاً تألَّم مرَّة واحدة من أجل الخطايا. البار من أجل الأثمة لكى يقرِّبنا إلى الله. مُماتاً في الجسد ولكن مُحْيَى في الروح»:

(١٨ أ): «فإن المسيح أيضاً تألُّم مرَّة واحدة من أجل الخطايا»:

ذكر القديس بطرس تألَّم المسيح في (٢: ٢١): «فإن المسيح أيضاً تألَّم لأجلنا تاركاً لنا مثالاً لكي تتبعوا خطواته». هنا التألَّم ἔπαθεν ليس مجرَّد تألَّم، بل تألَّم مؤدِّي إلى الموت، والفعل الذي يُستخدم للألم الذي يفضي إلى الموت هو πάσχειν. هنا التألُّم الذي أفضى إلى الموت تألمه مرَّة واحدة مشره والمعنى استخدمه القديس بولس أيضاً في (رو ٦: ١٠): «لأن الموت الذي ماته قد ماته للخطية مسرَّة واحدة ...». والمعنى أن الخطايا التي تفصلنا عن الله انتصر عليها نمائياً وافتتح الطريسق إلى الله وهسو الطريق الذي أَخَذَنا فيه يسوع، الذي يكمِّله القديس بطرس في باقي الآية (١٨) ب) وقد انفتح لنا إلى الأبد.

هذا الانعتاق من الخطايا أصبح ممكنا بموت المسيح ونقرأه واضحاً في (١كـو ١٥: ٣): «فـانني سلَّمت إليكم في الأول ما قبلته أنا أيضاً أن المسيح مات من أجل خطايانا حسب الكتـب». وهـذا موجود أيضاً في (غل ١: ٤) كتقليد مُسلَّم: «الذي بذل نفسه لأجل خطايانا لينقذنا من العالم الحاضر الشرير حسب إرادة الله وأبينا».

وكذلك موجود في (عب ١٠: ١٢):

+ «وأما هذا فبعدما قدَّم عن الخطايا ذبيحة واحدة جلس إلى الأبد عن يمين الله».

ويُلاحظ القارئ أن التقليد في رسالة غلاطية استعمل «لأجل خطايانا». والتقليد في رسالة العبرانيين استخدم وين الخطايا»، وكذلك رسالة كورنثوس الأولى بدون تفريق في المعنى، وهما اصطلاحان مأخوذان من العهد القديم (حز ΣΥ: ΥΥ) (Τερί (ΥΙ: ٤٣ و ΥΥ) . Σذلك في (Υ ο: ۷، Γ: (٢٥))، (مز ٣٩: ۷) تُستخدم: περί. والقديس بطرس لم يستخدم اصطلاحات العهد القديم نموث للذبيحة عن الخطايا ولكنه استخدم اصطلاح العهد الجديد «مات لأجلنا». وكلمة «لأجل» for توضع عند القديس بطرس أن الخطايا قد مُسحت وتلاشت بالموت الكهنوتي الكفاري، حسى إن الخطايا لم تعد ذات سلطان لكي تفصل عن الله. لهذا انفتح الطريق بلا عائق للدخول إلى الله. وهنا يضغط القديس بطرس على المعنى الروحي والعبادي للكفارة كطريق للاقتراب إلى الله. ولكن في الآية يضغط القديس بطرس على المعنى الروحي والعبادي للكفارة كطريق للاقتراب إلى الله. ولكن في الآية يقتضي المعنى ليس فقط أن الإثم قد مُحي، ولكن أيضاً أن السلوك الخاطئ قد مُحي أيضاً.

### (١٨ ب): «البار من أجل الأثمة»:

وهذه تكوِّن على التوازي نفس الحقيقة السابقة أن المسيح تألَّم للموت من أجل الخطايا. فيسـوع تألَّم باعتباره باراً من أجل الأثمة.

وكلمة "أثيم" = غير البار = ἀδικος = unrighteous في العهد القديم كانت تدل على الشخص الذي يكسر عدالة الله وبالتالي يُطرد من الله. وهنا يُقدِّم لنا القديس بطرس المسيح باعتباره "البار"، فجميع الآخرين غير المسيح غير أبرار unjust - وبحسب التقليد الرسولي يُعرَّف المسيح بـ "البار" بالتعريف بالألف واللام «يسوع المسيح البار"» (ايو ٢: ١)، (أع ٣: ١٤) كما في (إش ٣٥: ١١): «وعبدي البار بمعرفته يبرِّر كثيرين وآثامهم هو يحملها»، وهو التعبير الذي طوَّره القديس بطرس في (٢: ٢٢): «الذي لم يفعل خطية ولا وُجِدَ في فمه مكر"».

## προσαγάγη : «لكي يقرّبنا إلى الله»: προσαγάγη

وهنا يختلف القديس بطرس قليلاً عن القديس بولس وعن سفر العبرانيين. فكما أوضح نتائج الفداء في (١ بط ٢: ٢٤، ٤: ٦)، يقدِّم هنا نتيجة الفداء أنه فتح الطريق للدخول إلى الله حسب التقليد، ولكنه يستخرج لنفسه رؤيا حديدة بكلمات حديدة. فالقديس بسولس سبق أن استخدم كلمسة

''دخول''access = προσαγωγή وهذا الدخول قد حدث بالفعل، عند القديس بولس، بالفداء، لأن الفداء أنشأ سلاماً مع الله كما ورد في (رو ٥: ١):

+ «فإذ قد تبرَّرناً بالإيمان لنا سلامٌ مع الله بربنا يسوع المسيح، الذي به أيضاً قد صار لنا الدخول ب προσαγωγήν بالإيمان إلى هذه النعمة التي نحن فيها مقيمون ونفتخر على رجاء محد الله.» (رو ٥: ١ و ٢)

وأيضاً في (أف ٢: ١٨):

+ «لأن به لنا كلينا قدوماً προσαγωγήν في روح واحد إلى الآب».

وأيضاً في (أف ٣: ١٢):

+ «الذي به لنا حراءة وقدوم  $\pi$ ροσαγωγήν بإيمانه عن ثقة».

وبحسب سفر العبرانيين (١٠: ١٩ – ٢٢)، فالطريق إلى قدس الأقداس افتُتح حتى إنسا يمكسن أن نقترب «فلنتقدَّم بقلب صادق»، وأيضاً: «لنتقدَّم بثقة إلى عرش النعمة لكي ننال رحمة ونجد نعمة عوناً في حينه» (عب ٤: ١٦)، وأيضاً: «بل قد أتيتم إلى جبل صهيون وإلى مدينسة الله الحسي أورشسليم السماوية.» (عب ١٦: ٢٢)

ولكن بحسب القديس بطرس في رسالته الأولى، فالمسيح هو الواحد الوحيد الذي يقود المفديين المتقدِّمين إلى الله. فهو ليس فقط متقدِّماً وسابقاً كما في سفر العبرانيين ليُعدَّ الطريق (عـب ٦: ٢٠): «حيث دخل يسوع كسابق لأجلنا»، «وإذ كُمِّل صار لجميع الذين يطيعونه سبب حـلاص أبـدي» (عب ٥: ٩)؛ ولكن عند القديس بطرس، المسيح هو الذي يقود προσ-άγω وهذا التعبير الخاص جدًّا في تصور القديس بطرس يتمشَّى مع فكره العام، وهو صاحب تعبير "تبعية الرب":

+ «لأنكم لهذا دُعيتم، فإن المسيح أيضاً تألُّم لأحلنا، تاركاً لِنا مثالاً لكي تَتَّبعوا خطواته.» (٢: ٢١)

وهو صاحب اصطلاح الشركة في طريق المسيح:

+ «بل كما اشتركتم في آلام المسيح، افرحوا، لكي تفرحوا في استعلان مجده أيضاً مبتهجين.» (٤: ١٣)

و"القيادة" عند المسيح تعني عمل الذي يدعو الكنيسة: «بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب» (١ بط ٢: ٩)، وعلى الأخص الإنسان المرتبط بالمسيح في شركة آلامه من أجل البر كما حاءت في (١ بط ٤: ١٣). وبحسب القديس بطرس فإن هذا التعبير يُحسب دعوة: «لأنكم لهذا دُعيتم

(شركة الألم). فإن المسيح أيضاً تألُّم لأجلنا تاركاً لنا مثالاً لكي تتبعوا خطواته.» (٢: ٢١)

(١٨ د): «مُماتاً في الجسد ولكن مُحيّى في الروح»:

(مُماتاً = θανατωθείς):

ثنائية الجسد والروح التقليدية لدى الرسل استُخدمت هنا، وقد استخدمها القديس بسولس في (رو ٢ : ٣ و ٤): «عن ابنه. الذي صار من نسل داود حسب الجسد، وتعيَّن ابن الله بقوَّة من جهـة روح القداسة بالقيامة من الأموات». وقد توسَّع فيها القديس بولس في (١ تي ٣ : ١٦): «وبالإجماع عظيمٌ هو سر التقوى، الله ظهر في الجسد تبرَّر في الروح، تراءى لملائكة، كُرِزَ به بين الأمم، أومـن بـه في العالم، رُفعَ في الجد»؛ وذلك حسب التقليد المسيحي المُسلَّم من الرسل، وهو لا يتبع المعرفة اليونانية عن أجزاء الإنسان الأصلية التي كانت محصورة في الجسد والنفس ولكن أحياناً كان يُضاف إليها الروح.

فالمسيح مات فيما يخص الجسد من أجل الوجود البشري القابل للموت، ولكن أحيي ورُفع فيما يخص الروح كما في (رو ١: ٣ إلخ)، ويُقال إنه مات بحسب الجسد وأحيي بحسب الروح. والأنبياء تنبَّأوا عنه حسب «روح المسيح» الذي كان فيهم (١ بط ١: ١١). ولكن الروح ليست هي النفس غير المائتة التي فيه، ولكن الروح في المسيح هي كيانه المتحد بالله.

فقد رُفع لأنه كان روحاً وهذا فائق للمعرفة الطبيعية.

و «الروح» يعتبر اصطلاحاً روحيًّا: «وإن كان المسيح فيكم فالجسد ميت بسبب الخطية وأما الروح فحياة بسبب البر» (رو ٨: ١٠)، «وإن كان روح الذي أقام يسوع من الأموات ساكناً فيكم فالذي أقام المسيح من الأموات سيُحيي أحسادكم المائتة أيضاً بروحه الساكن فيكم» (رو ٨: ١١). وأيضاً في (١كو ١٥: ٥٥): «هكذا مكتوب أيضاً. صار آدم الإنسان الأول نفساً حيَّة وآدم الأخري روحاً مُحيياً». وأيضاً في (٢كو ٣: ٣): «الذي جعلنا كفاة لأن نكون خُدَّام عهد جديد، لا الحرف بسل الروح، لأن الحرف يقتل ولكن الروح يُحيي». وأيضاً في (يو ٣: ٣٣): «الروح هو الذي يُحيي، أما الحسد فلا يفيد شيئاً، الكلام الذي أكلمكم به هو روح وحياة».

وهكذا يُستخدم الروح والجسد في العرض الذي قدَّمه بطرس الرسول في رســـالته الأُولى (٤: ٦): «فإنه لأجل هذا بُشِّر الموتى أيضاً لكي يُدانوا حسب الناس بالجسد ولكن ليحيوا حسب الله بالروح». حيث يتم شرح مصير الأموات من خلال الموت بالجسد ثم القيامة بالروح.

### منفصلان ولكنهما متأصِّلان ومتحدان في وجوده الدائم.

والإنجيل لا يُطالب الإنسان بأعمال فردية ذاتية كأنها وحدها تؤدِّي للخلاص، ولكسن أن ينضم ويتحد بشخص المسيح، فالخلاص يتم بالاتحاد بشخصه المبارك والتأثر به. وهكذا يقود المسيح الناس إلى الشركة مع الله. والأشخاص الذين يقودهم في هذا الطريق هُم الذين يُقال عنهم أو يُعرفون أنهم في شركته، والذين يستمرون متصلين ومتحدين به من خلال الآلام من أجل البر والمسيح.

ويُستخدم مفهوم ''المتألِّمين'' كتعبير عن المشتركين معه في آلامه وموته. وهكذا وبهــــذا يوصـــف الأشخاص الذين يتبعونه بالتلمذة له.

وهذا الخلاص بالقيامة التي قامها الواحد البارُّ يسوع من بعد الآلام حتى الموت يمتد ليس فقط للذين قد بُلِّغوا الإنجيل في أيامه وسمعوا بشارته، ولكن يُستعمل كاصطلاح لجميع الناس، مثل ما جاء في (٤: ٦)، لأن الإنجيل بُشِّر به أيضاً للأموات. فهذه الرؤية المتَّسعة لعمل الخلاص الذي أكمله المسيح بآلامه حتى الموت جاء التعبير عنها هنا بمثال متَّسع جدًّا وللغاية. على أنه سيقول في رسالته الثانيــة أن المــؤمنين الأحياء قيادتهم إلى الملكوت هي أوسع: «لأنه هكذا يقدَّم لكم بسعة دخول إلى ملكوت ربنا ومخلّصنا يسوع المسيح الأبدي.» (٢بط ١: ١١)

# «الذي فيه أيضاً ذهب فكرزَ للأرواح التي في السجن»:

أول ما لفت نظر التلاميذ إلى علاقة المسيح بالموتى والقبور والهاوية أو الجحيم هو إقامة لعازر من الموت بعد أن بقي في الموت أربعة أيام. هنا تلاشت قوَّة الموت والهاوية وسلطان المسوت. ولكن أول حادث بنى عليه الرسل فكرهم بهذا الخصوص هو بقاء المسيح في القبر بين الموتى ثلاثة أيام وثلاث ليالي، أين كان وماذا كان يعمل؟

ويقول القديس بطرس إن المسيح لمَّا مات وأُنزل إلى القبر، فَقَبْل أن يقوم ذهب بلا جسد إنما بروحه للأرواح المماثلة بلا أحساد. هكذا اتفق العلماء الأوَّلون في شرح هذه الآية. على أن لروح الرب قــوَّة ذاتية، قوة مَنْ مات وقام. فالمسيح لما صُلب ومات، مات كبارٌّ عن الأثمة، ولما ذهب إلى الأرواح الــــيّ في السحن ذهب كبارٌ من أحل الأثمة، فهذا كحزء لا يتحزَّأ من قصد وغرض بذل ذاته على الصليب.

وبحسب القديس أوغسطين هؤلاء الذين كانوا في السحن هم الأرواح التي كانت مُقاوِمَة لنــوح، وقد أوضحها جدًّا القديس بطرس مرَّة أخرى في (٤: ٦): «فإنه لأجل هذا بُشِّر الموتى أيضـــاً لكـــي يُدانوا حسب الناس بالجسد ولكن ليحيوا حسب الله بالروح». وقبل هذه الآية يتضح السبب فيهـــا إذ

قال القديس بطرس: «للذي هو على استعداد أن يدين الأحياء والأموات.» (١ بط ٤: ٥)

ولكن لماذا يقول القديس بطرس ذلك عن أرواح العصاة الذين عصوا نوحاً فقط؟ السبب في إعطاء القديس بطرس هذا النموذج من العصاة هو أن التعاليم اليهودية الربية كانت تنص أنه لن يكون رجعة أو شفاء للذين عصوا نوحاً، فبطرس الرسول يدحض هذا التعليم بما تعلَّمه ووثق به من المسيح، أن موت المسيح الكفاري سيشمل جميع الموتى حتى الذين عصوا نوحاً قديماً. والقديس بطرس يؤكِّد ذلك في (١ بط ٤: ٦): «لأجل هذا بُشِّر الموتى أيضاً لكي يُدانوا حسب الناس بالجسد ولكن ليحيوا حسب الله بالروح». لأن آلام المسيح التي بلغت الموت على الصليب، كما أنشأت خلاصاً، هكذا أنشات دينونة على كافة الأحياء والأموات.

ولكن إلى أي مدى في التاريخ وفي المفهوم اللاهوتي؟ لا نجد ردًّا، فكأنها محدودة بحدود لا نعرفها ولكن إلى أي مدى الرسول.

وقد دخلت هذه العقيدة الكنيسة في منتصف القرن الثاني واحتلت مكاناً في ليتورجيتها وفي قانونها الإيماني من داخل القداس ''نزل إلى الجحيم من قبل الصليب''.

وقد حاول العلماء المُحدثون البحث في أصل هذه المقولة، ومنهم ولهلم بوسييه Wilhelm Bousset إذ قال إن بقاء المسيح في القبر ثلاثة أيام أنشأ هذا الفكر الكنسي، كما أنشأ فكرة نزول المسيح إلى الجحيم، وقد ازدادت أهميتها بسبب ربطها بالمعركة التي تمَّت بين قوَّات النور وقوَّات الظلمة، وظهرت فيها لأول مرَّة مؤامرة الجحيم ورئيس الظلمة. ويعتقد أنها مأخوذة من العهد القديم بواسطة القديس يوستين الشهيد (Adv. Haer). كذلك كرَّرها إيرينيئوس ست مسرَّات (Dialog. 72 ANF I, 235). وهذه المدونات تلقي ضوءًا على ما جاء في رسالة القديس بطرس (٣: ١٩)، ٤: ٢).

وبالفحص وُجد اعتقاد قديم أن الأموات يعيشون في أماكن معينة من العالم خاصة تحت العالم. هذا كان معروفاً لدى المدرسة القديمة. وبحسب العهد القديم فإن ما يسميه التقليد اليهودي بالشاؤول (أي المحيم ἄδης) هو ما تحت العالم، مناطق الموتى يعيشون فيها دون تفريق، يعيشون كخيالات غير مجسمة حتى إلى زمن القيامة – الذي أشارت إليه المؤلفات اليهودية الرؤيوية (الأبوكاليبتك) – حيث يُرفعون إلى حياة جديدة (رؤيا أخنوخ الأولى: 5). وجاءت مدونات تفيد أنه كان في الجحيم تفريق بين الأبرار والأشرار (رؤيا أخنوخ الأولى: ٢٢). وجاء في إنجيل القديس لوقا على لسان المسيح ما يفيد هذا:

+ «فمات المسكين وحملته الملائكة إلى حضن إبراهيم. ومات الغني أيضاً ودُفن. فرفسع عينيه في الهاوية وهو في العذاب ورأى إبراهيم من بعيد ولعازر في حضنه. فنادى وقال يا أبي إبراهيم ارحمني وأرسل لعازر ليبل طرف إصبعه بماء ويُبرِّد لساني لأبي معذَّب في هذا اللهيب. فقال إبراهيم يا ابني اذكر أنك استوفيت خيراتك في حياتك وكذلك لعازر البلايا. والآن هو يتعزَّى وأنت تتعذَّب. وفوق هذا كله بيننا وبينكم هوَّة عظيمة قد أُثبتت حتى إن الذين يريدون العبور من ههنا إليكم لا يقدرون ولا الذين من هناك يجتازون إلينا.» (لو ٢١ : ٢٢ - ٢٦)

ثم صارت شاؤول مكاناً للعقاب الدائم للمُدانين.

وفي المبدأ اليهودي الهلليني (أي المتأثر بالفكر اليوناني) النفس لا تموت، وهذا يعطي فكرة أن الموتى الأبرار إنما يدخلون الطوبى السماوية والتي تسمَّى أحياناً "الفردوس" وهي مكان أخير للطوبى وقد ذكره المسيح في (لو ٢٣: ٤٣): «فقال له يسوع الحق أقول لك أنك اليوم تكون معي في الفردوس». بينما يدخل الأشرار ما يُسمَّى بالجحيم Hades كمكان لمكابدة العقاب (الحكمة ١: ١ و٣ و٥، ٤: ٧ - وسفر المكابيين الرابع ٥: ٣٧، ٩: ٨)، وأيضاً ذكرها فيلو، وأجزاء من رؤيا أخنوخ الأولى وكذلك الرؤيا الثانية (Str. Bill IV,1020). (٣)

وفي أدبيات الربيين تغيَّرت شاؤول إلى جهنم Gehinnom أو Gahenna كما جاءت في العهد الجديد كآخر مكان للعقاب، و HADES (الجحيم) تحسب ألها مكان وسيط للعقاب. وفي سفر عزرا الثاني وباروخ الثاني، كما في العهد الجديد، يعتبر الجحيم HADES المكان الوسيط وجهنم أو جهنّ كما هي موجودة في سفر أخنوخ الأول (٩٠: ٢٦)(٤) هي المكان الأخير للهلاك. وجهنم أو جهنّا يُحدَّد موقعها باختلاف التقليدات: فبحسب سفر باروخ الثالث (٤) وسفر أخنوخ الثاني (١٠) توجد في السماء الثالثة؛ ولكن آية أخرى من سفر أخنوخ الثاني (٤٠) (٥) تضعها تحت العالم، كما هو معتاد في باقي الكتابات (١٠).

وتحقيق القديس بطرس بخصوص كرازة المسيح للأموات لا يدخل في هذه النظريات الجغرافيـــة -

<sup>(3)</sup> Str. Bill = H. L Strack and P. Billerbeck, Kommentar Zum Neuem Testament aus Talmud und Midrash (Munich, 1922-1928).

<sup>(4)</sup> The Old Testament Pseudepigrapha: (ed. J. H. Charleswarth, Garden City, NY, 1983-1985), I, 71.

<sup>(5)</sup> Ibid, 666-669, 118-121.

<sup>(6)</sup> Str. Bill, IV, 1085FF.

وإنما هو يشير فقط إلى أشخاص كان المسيح منشغلاً بمم وليسوا بعد في هذا العالم. والقديس بطرس لا يصف هذه المدركات من الوجهة النظرية وإنما يشهد فقط لكرازة المسيح للأجيال السابقة.

ومنذ العصور الأولى والآباء الرسوليون مشغولون بوصف أصداء الهاوية لاستقبال روح المسيح. وقام الأب المعروف من القرن الثاني ميليتو أسقف ساردس بتأليف أشعار في هذا المضمار. وقد سبقه في ذلك الآباء إغناطيوس وهرماس، ويصف ميليتو أسقف ساردس نزول المسيح إلى الهاوية قائلاً على لسان المسيح:

[أنا الذي أبطلتُ الموت، ووطأتُ العدو، ودُست الهاوية، وربطتُ القوي، ورفعت الإنسان إلى أعلى السموات.](٢)

ونجد في أسفار العهد الجديد ما يفيد أن المسيح عند موته نزل «في قلب الأرض» (مت ١٢: ٤٠) بل و «في الهاوية» (أع ٢: ٢٧)، ولكن لم تُذكر خدمة قام بما المسيح في عالم المــوتى إلا في الرســالة الأولى لبطرس الرسول.

لذلك، فالذي سجَّله بطرس الرسول في رسالته الأولى (٣: ١٩)، (٤: ٢) هو الشهادة الوحيدة في كل كتابات العهد الجديد القانونية عن هذه الجدمة. ولكن بطرس الرسول لم يذكر هذا التسجيل الإنجيلي إلا وهو واثق أنه تقليد رسولي رسمي في الكنيسة. والذي يقوله القديس بطرس هو المعروف عامة في الكنيسة وهو رسولي. ولم يذكر بطرس الرسول شيئًا عن معركة المسيح مع الملائكة الأشرار ولكنه اعتمد على درجة المسيح الكهنوتية التي جعلت موته وقيامته ذات تأثير عام شديد المفعول ليُحضر الجميع إلى الله. فالإنجيل كله استُعلن في هذه اللحظة للأموات لألها رسالة موت وقيامة تخصهم. ورسالة المسيح كرازية بطبيعة الحال بالنسبة للذين كانوا في انتظاره في العهد القديم حتى وللذين كانوا على بعد، والكل خلص بالنعمة التي انبثقت من موت المسيح لأحل الجميع.

فرسالة بطرس الأولى تشهد لرسالة المسيح الخلاصية الإنجيلية العامة بين الموتى، والمعروف في التقليد القبطي القديم حدًّا أن هذه الحقيقة دخلت كعنصر أساسي في صلاة الليتورجيا: «قدوس قدوس قدوس قدوس أيها الرب إلهنا الذي حبلنا ... وأسلم ذاته فداءً عنا إلى الموت الذي تملَّك علينا، هذا الذي كنا ممسكين فيه مُباعين من قبل خطايانا. نزل إلى الجحيم من قبل الصليب». وهي موجودة منذ القرن الرابع ممسا يثبت استيعاب الكنيسة لقول القديس بطرس في رسالته الأولى.

<sup>(7)</sup> Melite of Sardis, On Pascha and Fragments, ed and tr. G. Hall, Oxford, 1979, p. 59.

# «إذ عصــت قــديماً، حين كانت أناة الله تنتظر مرَّة في أيام نوح، إذ كان الفُلك يُبنى، الذي فيه خلُص قليلون، أي ثمانى أنفس بالماء»:

جيل الطوفان يشبه الجيل الذي يحيط بالمسيحين والله يطيل أناته عليهم قبل صدور الحكم النهائي. وقد اشتهر هذا الجيل بأنه حيلٌ غير مطيع، غير معتبر لأوامر خالقه، بعكس أخلاق نوح الذي كان يمثل في حيله ما تمثّله الكنيسة الآن بتقليدها العام من خلال الإنجيل. فكان جيلاً يأكل ويشرب حتى اليسوم الذي دخل فيه نوح الفُلك، وهلكوا (لو ١٧: ٧٧). فالطوفان في أدبيات الكنيسة يمثّل يوم الدينونة كما جاء في (٢ بط ٣: ٦). وهذه الصورة يمكن لأي إنسان أن يتصوَّر موت المسيح من أجل الأثمة كما وصفه القديس بطرس في (٣: ١٨) أي البار من أجل العصاة، أعلى درجة في اللاهوت إزاء أحط درجة في بني الإنسان. فالمسيح هنا يمثّل مدى أناة الله على العصاة. فهنا ينبغي أن نضيف على «هكذا أحب الله العالم حتى بذل ابنه الوحيد ...» نضيف «هكذا أطال الله أناته على الأبناء المستهزئين السذين الكلام في هذا الموضع فهو كيف يطيل الله أناته في هذا الزمان الأخير على الأبناء المستهزئين السذين يستهزئون بمواعيد الله. فمحبة الله وطول أناته التي شملت ثمانية أنفس أيام نوح، الآن تشمل السذين بطرس من هذا الحدث الزمني القديم المهول.

# «الذي مثاله يخلّصنا نحن الآن، أي المعمودية. لا إزالـــة وســـخ الجسد بل ســـؤال ضمير صالح عن الله، بقيـــامة يسوع المسيح»:

«الذي»:

كلمة «الذي» هنا لا تعود على كلمة ''الماء'' بل على عملية المعمودية كلها التي سبقت وتصوَّرت بفلك نوح «بمثال هذا» يخلِّصنا الله. وهنا ضمناً يصوِّر لنا الوحي على يد بطرس الرسول أشباه الحقيقة والحقيقة ذاتها كما سبق وأعلنت في (عب ٩: ٢٤): «لأن المسيح لم يدخل إلى أقداس مصنوعة بيد أشباه الحقيقية بل إلى السماء عينها ليظهر الآن أمام وجه الله لأجلنا».

بمعنى أننا لسنا بصدد فُلك وماء وخلاص من الماء بالماء، ولكن أمام حقيقة موت وقيامة يسوع المسيح الذي مات من أجل الأثمة، وهو بار فبرَّر الكثيرين الذين آمنوا ودخلوا فُلك المسيح بالمعمودية. والمعمودية في حقيقتها عند القديس بطرس ليست مجرد استحمام وإزالة وسخ الجسد بل هي نسوال تطهير ومسح الضمير بدم يسوع المسيح ليصير ضميراً صالحاً من الله يشهد بقيامة يسوع المسيح بحسب ما قيل في الرسالة إلى العبرانين:

+ «لأنه إن كان دم ثيران وتيوس ورماد عِجْلة مرشوش على المنجَّسين يقلِّس إلى طهارة الجســـد، فكم بالحري يكون دم المسيح الذي بروح أزلي قدَّم نفسه لله بلا عيب يطهِّر ضـــمائركم مـــن أعمال ميِّتة لتخدموا الله الحي.» (عب ٩: ١٣ و١٤)

وهكذا وبهذا المقدار الهائل سيخلص جيل العصاة الذين ماتوا بالطوفان عندما كرز لهم المسيح وهو محيًى بالروح وقبلوا وآمنوا وندموا وأحيوا وعادوا، وتساوي العدد القليل أي ثماني أنفس بالعدد الذي لا يُعدُّ ولا يُحصى. وها هو غنى رحمة الله ومحبته وطول أناته التي يمارسها معنا الآن عن طريق تأخره عن الجيء حتى يخلص الجميع أو الأكثرون على كل وجه.

«الذي هو في يمين الله، إذ قد مضى إلى السماء، وملائكة وسلاطين وقوَّات مخضعة له»:

هنا يتجه بطرس الرسول مباشرة إلى ما بعد قيامة المسيح بدون أن يتَّسع في مناحي الخلاص المتعدِّدة. فهو يكتب هنا بحسب التقليد الذي يُقرأ في الكنيسة في العبادة في ثلاثة أسطر:

الذي هو في يمين الله،

إذ قد مضى إلى السماء،

وملائكة وسلاطين وقوَّات مُخضعة له.

(٢٢ أ): «الذي هو في يمين الله»:

وهذا الجزء من الآية موجود في الرسالة إلى أهل رومية هكذا: «الذي هو أيضاً عن يمين الله الــــذي أيضاً يشفع فينا» (رو ٨: ٣٤). ولكنه تقليد ثابت في الكنيسة:

- + «لأن داود لم يصعد إلى السموات، وهو نفسه يقول: قال الرب لربي اجلس عن يميني حتى أضع أعداءك موطئاً لقدميك.» (أع ٢: ٣٤ و٣٥)
  - + «هذا رفَّعه الله بيمينه رئيساً ومخلَّصاً ليعطي إسرائيل التوبة وغفران الخطايا.» (أع ٥: ٣١)
- + «الذي عمله في المسيح إذ أقامه من الأموات وأجلسه عن يمينه في السماويات.» (أف ٢٠:١)
- + «الذي هو بهاء بحده ورسم جوهره وحامل كل الأشياء بكلمة قدرته، بعدما صنع تطهيراً لخطايانا جلس في يمين العظمة في الأعالي.» (عب ١: ٣)

- + «وأما رأس الكلام فهو أن لنا رئيس كهنة مثل هذا قد جلــس في يمــين عــرش العظمــة في السموات.» (عب ١٨: ١)
- + «وأما هذا فبعدما قدَّم عن الخطايا ذبيحة واحدة جلس إلى الأبد عن يمين الله منتظراً بعد ذلـــك حتى توضع أعداؤه موطئاً لقدميه.» (عب ١٠: ١٣)
- + «ناظرين إلى رئيس الإيمان ومكمِّله يسوع الذي من أحل السرور الموضوع أمامه احتمل الصليب مستهيناً بالخزي فجلس في يمين عرش الله.» (عب ٢:١٢)

## وهو تقليد عتيق جدًّا يبدأ مع مزمور (١١٠):

+ «قال الرب لربي احلس عن يميني حتى أضع أعداءك موطئاً لقدميك.» (مز ١١٠: ١) حيث كلمة «اجلس عن يميني» تُعطي الدرجة المترفَّعة جدًّا مع الله.

ولنا شهادة عينية مبكِّرة من القديس استفانوس عند استشهاده عن تحقيق ذلك في المسيح:

+ «فقال ها أنا أنظر السموات مفتوحة وابن الإنسان قائماً عن يمين الله.» (أع ٧: ٥٦)

وشهادة نبوية أيضاً من إشعياء النبي:

+ «أخبروا قدِّموا وليتشاوروا معاً. مَنْ أعلَمَ بهذه منذ القديم أخبَرَ بها منذ زمان. أليس أنا الرب ولا إلهَ آخرَ غيري. إلهٌ بارٌّ ومخلِّصٌ. ليس سواي ... بذاتي أقسمتُ خرج من فمي الصدق كلمةٌ لا ترجعُ إنه لي تجثو كل ركبة يحلف كل لسان.» (إش ٤٥: ٢١ و٢٣)

وهكذا حلوس المسيح عن يمين الآب يعني أن مركزه فائق فوق كل حليقة مخلوقة، وبالتالي إذ حلس يجلس عن يمين الله، وقد حدث في السماء هذا الأمر المهول.

## (۲۲ ج): «وملائكة وسلاطين وقوَّات مُخضعة له»:

هذا تقليد قد سبق تصوَّره في المزمور (۱۱۱۰ ب): «حتى أضع أعداءك موطئاً لقدميك»، وقــــد ورد في رسائل بولس الرسول اقتباس آخر من مزمور (۸: ۷) هكذا:

- + «لأنه يجب أن يملك حتى يضع جميع الأعداء تحت قدميه. آخر عدو يُبطل هو الموت لأنه أخضع كل شيء قد أُخضع فواضح أنه غـــير الذي أخضع له الكل» (١ كو ١٥: ٢٥ ٢٧). وأيضاً:
- + «الذي عمله في المسيح إذ أقامه من الأموات وأجلسه عن يمينه في السماويات فوق كل رياســـة وسلطان وقوَّة ... وأخضع كل شيء تحت قدميه وإياه جعل رأساً فوق كل شيء للكنيســـة.»

(أف ۱: ۲۰ – ۲۲)

وهما جزءان للمزمورين (۱۱۰: ۱)، (۸: ۷). وفي الرسالة إلى العبرانيين يظهر مزمــور (۸: ۷): «أخضعت كل شيء تحت قدميه. لأنه إذ أخضع الكل له لم يترك شيئاً غير خاضع له. على أننـــا الآن لسنا نرى الكل بعد مُخضعاً له.» (عب ۲: ۸)

والرسول بطرس هو الوحيد خارج رسائل بولس الرسول الذي يذكر: «وملائكة وسلاطين وقوَّات مُخضعة له». غير أن القديس بولس حينما ذكرها في (١كو ١٥: ٢٤): «كل رياسة وكل سلطان وكل قوَّة» يكرِّر التقليد الوارد في المزمورين (١٠: ١)، (٨: ٧) قديماً.

وخضوع هذه القوى مذكورة بصيغة المستقبل كهدف نهائي لرئاسة المسيح كما جاء في (١كـــو ١):

+ «لأنه يجب أن يملك حتى يضع جميع الأعداء تحت قدميه».

وكما جاء أيضاً في (عب ٢: ٥ - ٩):

+ «فإنه لملائكة لم يُخضع العالم العتيد الذي نتكلَّم عنه، لكن شهد واحد في موضع قائلاً ما هـو الإنسان حتى تذكره أو ابن الإنسان حتى تفتقده. وضعته قليلاً عن الملائكة. بمجد وكرامة كلَّلته وأقمته على أعمال يديك. أخضعت كل شيء تحت قدميه. لأنه إذ أخضع الكلَّ له لم يتسرك شيئاً غير خاضع له. على أننا الآن لسنا نرى الكل بعد مُخضعاً له. ولكن الذي وُضع قليلاً عن الملائكة، يسوع، نراه مكلَّلاً بالمجد والكرامة، من أجل ألم الموت، لكي يذوق بنعمة الله المسوت لأجل كل واحد».

ولكن هنا في رسالة القديس بطرس الأولى كمثل ما جاء في (كو ٢: ١٠ – ١٥)، (أف ٢: ٢٠ – ٢٠) يعترف أن الخضوع قد حدث فعلاً بارتفاع يسوع. فالذي اعتَرَفَ به هنا هو ما عمله الله في الحفاء من خلال ارتفاع المسيح إلى يمينه. وهذا مهم جدًّا بالنسبة للكنائس التي يُرسل إليها القديس بطرس رسالته، لأن العراك مع القوات في التاريخ كان لا يزال قائماً. انظِر: (١ بط ٥: ٨):

+ «اصحوا واسهروا لأن إبليس خصمكم كأسد زائر، يجول ملتمساً مَنْ يبتلعه هو».

ويلاحظ هنا في رسالة القديس بطرس الأولى أن القديس بطرس هو الوحيد في الرسائل غير التابعة لبولس الرسول الذي يذكر بوضوح الملائكة والرئاسات والقوَّات، في حين أن باقي العهد الجديد يذكر فقط ملائكة أشرار أو ملائكة قديسين يعملون فيما يحدث في الطبيعة على مدى التساريخ – وبسولس

الرسول يعزو ذلك إلى السلاطين والقوَّات ἐξουσιά, δυνάμεις كما هي موجودة في (١كــو ١٠: ٢٤)، (كو ١: ١٦)، (كو ٢: ١٠ و١٥)، (أف ١: ٢١، ٣: ١٠، ٦: ١٢):

- + «وبعد ذلك النهاية، متى سلَّم الملك لله الآب، متى أبطل كل رياسة وكل سلطان وكل قــوَّة.» (١كو ١٥: ٢٤)
- + «فإنه فيه خلق الكل ما في السموات وما على الأرض ما يُرى وما لا يُرى سواء كان عروشاً أم سيادات أم سلاطين الكل به وله قد خُلق.» (كو ١٦ : ١٦)
  - + «وأنتم مملوؤون فيه الذي هو رأس كل رياسة وسلطان.» (كو ٢: ١٠)
  - + «إذ جرَّد الرياسات والسلاطين أشهرهم جهاراً ظافراً بهم فيه (في الصليب).» (كو ٢: ١٥)
- + «فوق كل رياسة وسلطان وقوَّة وسيادة وكل اسم يُسمَّى ليس في هذا الــــدهر فقـــط بــــل في المستقبل أيضاً.» (أف ١: ٢١)
- + «لكي يُعرَّف الآن عند الرؤساء والسلاطين في السماويات بواسطة الكنيسة بحكمة الله المتنوعة.» (أف ٣: ١٠)
- + «فإن مصارعتنا ليست مع دم ولحم بل مع الرؤساء مع السلاطين مع ولاة العالم على ظلمة هذا الدهر مع أجناد الشر الروحية في السماويات.» (أف ٢: ١٢)

وهنا فقط في (١ بط ٣: ٢٢) يُذكر الملائكة وتأتي هنا سابقة على السلاطين ἐξουσιά.

ويُلاحظ أن الإكسوسيا والديناميس أي السلاطين والقوات يأتيان معاً.

من هذا السرد الطويل للخليقة السماوية نلاحظ ألها تنقسم إلى قسمين: قوَّات ورئاسات، والقوات متعدِّدة، ولكن ليس لها أسماء، لألها يبدو أن عملها تلقيني، يقابلها في الأرض المغناطيسية والكهربائيسة مثلاً، والقسم الثاني «الرئاسات» وأفراده، ويبدو ألها حرة في التعامل، كالسلاطين والسيبادات. أما المختصون بالتعامل مع البشر فمنهم أخيار قديسون كالشاروبيم والسيرافيم والملائكة، والأجناد اللذين ظهروا يسبِّحون يوم ميلاد المسيح ويبشِّرون الأرض بالسلام والناس بالمسرَّة، وطبعاً المجد لله كنتيجة مباشرة لميلاد أو ظهور واستعلان ابن الله بالجسد. ومنهم أجناد أشرار سماوية تحارب الإنسان وتجدِّف على الله.

وواضح أن القديس بطرس ذكر القسمين السماويين عامة أشراراً وقديسين تحت كلمة «قـوّات وسلاطين». كما ذكرهما بولس الرسول: «كل رياسة وقوَّة» (أف ١: ٢١) حينما يخضعون أخيراً لله

مُذلين تحت عنق العبودية.

أما قسم الخلائق السماوية القديسة فتتعامل الكنيسة معها الآن، ثم مستقبلاً بعـــد بحـــيء الـــرب واختطافها لتكون في السماء فتعلّم الرؤساء والسلاطين سر التجسُّد وسر الخلاص كما ذكرها بـــولس الرسول في رسالة أفسس (٣: ١٠ و ١١):

+ «لكي يُعرَّف الآن عند الرؤساء والسلاطين في السماويات بواسطة الكنيسة بحكمة الله المتنوعـــة حسب قصد الدهور الذي صنعه في المسيح يسوع ربنا».

لأن الخليقة الروحانية العالية المخلوقة في السماوات هي بلا حسد ولا تعرف ولا تقدر أن تعسرف من ذاتها سر التحسُّد، الذي حرى في المسيح من موت وقيامة وبقية أسرار لاهوتية، ولكن الكنيسة التي هي حسد المسيح والحاملة لملء المسيح وسرَّه تنبري تعلِّم هؤلاء الروحانيين العاليين.

## προευθεὶς εἰς οὐρανόν :«إذ قد مضى إلى السماء»: «إذ قد مضى إلى السماء»

وليعلم القارئ أن بين قيامة المسيح وجلوسه عن يمين الآب الذي لازمه خضوع الملائكة والسلاطين والقوَّات للمسيح توجد بينهما مرحلة "دخول المسيح إلى السماء"، هذا حسب الآباء الرسل السذين وضعوا صيغة هذا الكلام: «الذي هو في يمين الله إذ قد مضى إلى السماء وملائكة وسلاطين وقوَّات مُخضعة له» (٣: ٢٢)، وهذا يطابق ويشرح الحقيقة التي وردت في قانون الرسل على هيئسة تسلات حقائق:

- وقام من بين الأموات في اليوم الثالث.
  - وصعد إلى السموات.
  - وجلس عن يمين الله.

فما هو المقصود من حقيقة «ودخل إلى السموات»؟

نفهم من سفر العبرانيين أن المسيح اجتاز السموات (عب ٤: ٤١)، وعاد يؤكّد كلمة «دحل السماء» في (عب ٩: ٢٤) حيث يقول: «إلى السماء عينها»: «لأن المسيح لم يسدخل إلى أقسداس مصنوعة بيد أشباه الحقيقية بل إلى السماء عينها ليُظهر الآن أمام وجه الله لأجلنسا» (وقد وردت باليونانية ἐἐς αὐτὸν τὸν οὐρανόν باليونانية ἐἐς αὐτὸν τὸν οὐρανόν العهد القديم وهو حامل ذبيحة نفسه كما حاء في (عب ٩: ١٤): «قدَّم نفسه لله»، وفي (عب ٩: ٢٠): «بدم نفسه»، وفي (عب ٩: ٢٠): «بذبيحة نفسه».

وعند القديس بطرس، الدخول إلى السماء عمل كبير قائم بذاته يشير إلى العبور فوق القوات السمائية والرئاسات، أما عند القديس بولس فيوجد بعد الدخول ارتفاعٌ فوق أعلى السموات لكي يملأ الكل (أف ٤: ١٠)، والجلوس عن يمين الآب فيه منتهى التساوي مع الآب، ويشير إلى ذلك حسب المزمور (١١٠) بقراءة وشرح المسيح نفسه في (مت ٢٢: ٤١ – ٤٦):

+ «قال الرب لربي اجلس عن يميني حتى أضع أعداءك موطئاً لقدميك».

وهذا الأمر شرحه القديس بطرس قائلاً: «الذي هو في يمين الله إذ قد مضيى إلى (أي دخـــل إلى) السماء وملائكة وسلاطين وقوَّات مُخضعة له.» (١ بط ٣: ٢٢)

وكاتب سفر العبرانيين (بولس الرسول) يقول: إن بدخول المسيح إلى قدس الأقـــداس في الســـماء ودمه عليه جعل لنا دخولاً معه:

+ «فإذ لنا أيها الإخوة ثقة بالدخول إلى الأقداس بدم يسوع ...» (عب ١٠: ١٩) حيث المسيح كاهن عظيم على بيت الله.

فالدخول الذي دخله المسيح إلى السماء عينها هو جوهر خلاصنا لأنه قد صار دخولاً لنـــا، لهــــذا يؤكّد عليه القديس بطرس كركيزة إيمان.

ونلاحظ أن القديس لوقا في سفر الأعمال يستخدم كلمة «ارتفع» ἀναλημφθείς (أع ١: ١١) بالتوازي مع كلمة "مضى أو انطلق إلى السماء" πορευόμενον εἰς τὸν οὐρανόν التي جاءت في رسالة القديس بطرس الأولى (٣: ٢٢)، ويستخدم أيضاً الارتفاع ἐπήρθη التي تشبه في معناها ما جاء عند بولس الرسول: «رقعه الله» ὑπερύψωσεν وجاءت في إنجيل القديس مرقس: «ثم إن الرب بعدما كلمهم ارتفع ἀνελήμφθη إلى السماء وجلس عن يمين الله» (مر ١٦: ١٩) وتضمها جميعاً كلمسة "دخل السموات أو الأقداس العُلا" (وكلها لا تستخدم الرؤيا العينية).

ويصر العالم ليونارد جوبلت Leonhardt Goppelt على أن أقوى تعبير عن صعود المسيح جـــاء عند القديس بُطرس في رسالته الأُولى (٣: ٢٢).

وإذ أكمل بطرس الرسول شرح عمل المسيح وأوضحه ليصبح المنهج والطريق لنا، بدأ يشرح ما هو لنا في الأصحاح القادم.



•

# الأصحاح الرابع

### الأصحاح الرابع

٤: ١ «فَإِذْ قَدْ تَأَلَّمَ الْمَسِيحُ لأَجْلِنَا بِالْجَسَدِ، تَسَلَّحُوا أَنْتُمْ أَيْضاً بِهذِهِ النَّيَّةِ. فَإِنَّ مَنْ تَأَلَّمَ فِي الْجَسَدِ،
 كُفَّ عَنِ الْخَطيَّة».

«فإذ قد تألُّم المسيح لأجلنا بالجسد، تسلُّحوا أنتم أيضاً بهذه النيَّة»:

«النيَّة»:

يترجمها العالم الإنجليزي ليونارت جوبل إلى "المعرفة" وهذا خطأ كلية، لأن كلمة «النيَّة» هي التي تتوقَّف عليها الآية وما بعدها. فالمسيح تألَّم بالجسد عن نيَّة مُسبقة ربما منذ قبل إنشاء العالم وخلقة الإنسان. لأن النيَّة هي الأساس اللاهوتي الذي عليه بني المسيح احتماله للآلام كلها عن قصد مدبَّر قبل خلقة الإنسان وذلك لاجتثاث الخطية البشرية من الجسد.

وأي آلام التي نوى في قلبه أن يحتملها في أواتما؟ آلام مُربعة لا يحتملها العقل، فضُرب على الظهر والظهر عريان - أربعين حلدة إلا واحدة، ولكم وضُرب باليد من الجُند، وضُرب على الرأس بالقصبة، شيء لا يحتمله الإنسان دون ضراخ مربع، والبُصاق على الوجه، ونتف الشعر، والتشهير في الشوارع وهو لابس ثوباً أحمر للمهزأة أنه ملك مغلوب، ثم ضرب المسامير في الرجلين مجتمعين بمسار واحد غليظ ووقوف الخشبة فيتعلَّق الجسد كله على هذا المسمار، ثم العطش حتى الموت وهو لم يأكل منذ يومين من مساء الخميس ويوم الجمعة بطوله. هذه كانت آلام المسيح بالجسد غير آلامه بالنفس.

والآن يقول القديس بطرس الرسول أن تسلَّحوا بهذه النيَّة، نيَّة التألَّم بالجسد، بأي قصد وعلى أي أساس نتألَّم بالجسد؟ بقصد احتثاث الخطية أي نزعها من الجسد انتزاعاً بالروح.

هنا يقدِّم لنا بطرس الرسول لأول مرَّة في العهد الجديد فلسفة جديدة لألم الجسد، الأمر الدي لم نقرأه لدى كل مَنْ كان قبله من الرسل. لأن آلام الجسد كانت تُعرف أنها عقاب وتعذيب للجسد من جراء الخطية. حيث الخطية كانت مقاومة الرؤساء أو عدم الإذعان لأوامرهم. ولكنه هنا يقلب فلسفة التألَّم بالجسد أنه احتثاث للخطية لانتزاعها من الجسد بالروح، وكأن الآلام بالجسد هي هبة. والهبة يهبها الله للإنسان لكي تنزع خطاياه بشبه عمل «نيَّة» المسيح.

 الرسول أن تألَّموا وأنتم راضين وشاكرين بل ومنتظرين هذه الآلام غير الطوعية لتُحسب على مستوى آلامي التي احتملتها من أجلكم لكي تكف خطايا الجسد. أما الآلام الطوعية من صوم وعطش وجوع عن الأكل لتأليم الجسد، فهذه الآلام طوعية نقوم بها بإرادتنا ولكن بإيجاء من الإنجيل، لكي تُحسب ألها احتثاث للخطية من الجسد بمعنى الكف عن الخطية. وهو ما جاء بعد ذلك على أنه لكي تكفوا عن الخطية وحسب، أما انتزاع الخطية من الروح فهذا ليس عملنا بل هو عمل المسيح الذي نناله بالإيمان به وبما عمله من أجل إبطال الخطية روحيًّا، وهذا كان عند المسيح بالموت على الصليب، الأمر الدي لا نستطيعه ولكن نناله بشركة الإيمان والروح في المسيح.

وتحمُّل الآلام الطوعية هو نوع من إماتة الجسد أو مقاومة وإبطال الجسد العتيق. فالجسد العتيق متعاهد مع الخطية ويعيش عليها، فالكف عن الخطية هو إبطال عمله وهو مصوَّب ضد الجسد العتيق لإسكاته وإماتته. فالكف عن الخطية معناه إبطال فعل الجسد العتيق السذي تربَّسي على الشهوات والنجاسات وأعمال الإثم - لذلك حينما نقول إماتة الجسد فنحن نقصد إماتة الجسد العتيق، ولكسن الجسد العتيق هو تعبير بولس الرسول.

ويقول المسيح بفم القديس بطرس: «وتسلَّحوا أنتم أيضاً بهذه النيَّة»، نيَّة تأليم الحسد من أحسل احتثاث وانتزاع الخطية بواسطة الكف عنها إراديًّا وبمعونة الله. وكيف نأخذ نيَّة المسيح لتحمُّسل الآلام سلاحاً لنا؟

هو سلاح الإرادة لمقاومة الخطية وإبطالها. وهكذا ينتقل المسيحي من مجرَّد تحمُّل الآلام إلى جعل هذا التحمُّل قائماً دائماً في النيَّة والإرادة ضد الخطية وضد صاحب حسد الخطية الذي هو الشيطان. فالصوم بالجوع والعطش هو سلاح باسم المسيح وامتداد لآلام المسيح ضد الخطية بالجسد التي دخلت الإنسان بالطاعة للشيطان وعدم التمسنُّك بالوصية من آدم وحواء، فقد أكلا فعلاً وتلذذا بالأكل لأنه كان شهيًّا وذا منظر جميل بواسطة الشيطان، حيث تجميل الأكل لإثارة الشهوات هو من فعل الشيطان. والآن يأتي المسيح من كلام بطرس الرسول إلى الوسيلة التي نتقيًّا بها الأكل الحرام أي قمع الشهوات بالكف عن الأكل كنوع من تأليم الجسد الذي أبطل شهوة الأكل بالعطش والجوع والنظر بالعين.

هذه هي فلسفة الصوم وتأليم الجسد عند بطرس الرسول وبإيحاء من الروح القدس وإملاء المسيح. كذلك العطش والأعمال الأخرى التي تؤلِّم الجسد من وقوف متواتر في الصلاة ومن السحود المتسواتر بالليل والنهار. هذه آلام طوعية. أما الآلام الإحبارية التي تأتي على الجسد من الخارج، سواء قانونيًّا أو غير قانونيّ، فهي إن احتُملَتْ بصبر وشكر ورضى باعتبارها تأليماً للحسد، فإنها تدخل ضمن الوسائل التي تؤخذ للكف عن الخطية، سواء كان ضرباً أو تنكيلاً بالجسد أو الإهانة والشتيمة.

فالمسيح تألم بحكم القانون الصادر من المحكمة الرومانية بالإهانة والصلب بكل أنواع العذاب «لأن لو عرفوا لَمَا صلبوا رب المجد» (١ كو ٢: ٨)، أي أن المسيح قد قبلَ الصليب مع ما لازمه من الآلام بحكم محكمة لم يعارض فيها بل احتسبها ضمن آلام الجسد لاجتثاث الخطية من الجسد البشري. فلو احتملنا الآلام الواقعة علينا حتى بالقانون من المحكمة بجهالة وعدم حق، فنحن نعتبر هذه الآلام قدادرة على الكف عن الخطية أي إلغائها وتكميل عقوبتها. فالمسيح كان تحت الآلام مثلنا لا يعترض ولا يحتج بل قبِلُ اللطم على الوجه والبصاق ونتف الشعر والضرب على الرأس باعتبارها آلاماً تكفيرية لخطايا البشر. فكل ما يصيبنا الآن من المحاكم بنوع من الاضطهاد المقنَّع أو الظلم الجاهل هو نوع من إلغاء خطايانا لو قبلناها بالشكر والرضا وعدم التذمُّر. فحكم الصلب كان بحقد اليهود وتلفيقهم للتهم الكاذبة التي لم يدافع المسيح عنها:

+ «طوبی لکم إذا عيَّروکم وطردوکم وقالوا عليکم کل کلمة شريرة من أجلي کاذبين. افرحـــوا وتملَّلوا لأن أجرکم عظيم في السموات.» (مت ٥: ١١ و١٢)

+ «وقبلتم سلب أموالكم بفرح.» (عب ١٠: ٣٤)

هذه فلسفة بطرس الرسول من جهة «النيَّة» الداخلية لقبول آلام الجسد الطوعية أو غير الطوعيــة فهي للكف عن الخطية حسديًّا.

### «فإن مَنْ تألُّم في الجسد، كُفَّ عن الخطية»:

القصد هذا من الكف هو الانقطاع الكلّي على شرط أن تكون النيَّة راضية وشاكرة ومتحمِّلية بعبر وواثقة من صدق قول الله بلسان بطرس الرسول أن مَنْ تألم عن نية راضية فهذا يؤدِّي فعلاً إلى الكف عن الخطية – ويدخل هنا ضمناً مساهلة ومساعدة الله في احتمال الآلام لتكون فعلاً كقوة لاجتثاث الخطية بأمر الرب وإرادته. فهذه تُحسب وصية ناموسية مقبولة من فم الله. لذلك تُحسب هذه الآية كتعبير سرِّي من الروح للتشجيع في حمل الآلام، كل الآلام من كل نوع، الستي تصيب الجسد. يمعني ألها إرادة الله وتوعية روحية للتحلُّص من الخطية بأعمال الروح الأحرى. وهكذا يُشرك الله في هذه الآية «الجسد» نفسه في الكف عن الخطايا بوسائل حسدية تدخل إلى مستوى الوصية.

وهنا تتجلَّى الكنيسة القبطية الأرثوذكسية وغيرها من الكنائس ألها ملهمة ومُرتشدة بالروح في سَنَّ

قوانين للصوم الانقطاعي عن الأكل والشرب بقصد تأليم الجسد، حتى ننال الغاية من تأليم الجسد بالنيَّة من جهة الكف عن الخطية. وإن كانت الأصوام بقوانين الكنيسة حبرية إلا أنها بقبولها بالشكر والإذعان والرضا الواعى بسببها تصير معتبرة أنها قائمة بنيَّة الإنسان عن طواعية.

هذا بخلاف الأُمم الذين يجعلون الآلام مباراة في نوع من العبادة الكاذبة، فيتلذَّذون بأتعاب الجســـد ويتحمَّلون الآلام وضرب السكاكين، كنوع من التعالي الجنسي في تحمُّل الآلام كحنس ممتاز أو محتــــار دون أي غرض إلا التباهى بالآلام.

### ٤: ٢ «لِكَيْ لاَ يَعِيشَ أَيْضًا الزَّمَانَ الْبَاقِي فِي الْجَسَدِ، لِشَهَوَاتِ النَّاسِ بَلْ لإِرَادَةِ اللهِ».

هنا الكلام منصبُّ على الإنسان الذي يتألَّم بنيَّة الإرادة والقبول للكف عن الخطية، لأنه إذا فعل ذلك فإنه لا يعيش أيضاً الزمان الباقي في الجسد لشهوات الناس!! بمعنى أنه إذا كان للإنسان إرادة النيَّة الحسنة في قبول الآلام عن معرفة أكيدة ألها لإبطال الخطية، يصبح هذا الإنسان كأنه قد انفصل عن زمان الجهالة حينما كان يعيش كالأمم غير المؤمنين في شهوات الجسد.

وهذا التعبير يمثّله بنوع مصغّر يوم الرفاع قبل الصوم الذي يعني أنه قد صار توقف عن الزمان السالف الذي كان يأكل فيه الإنسان بلا حساب لشهوة الجسد، فإن كان الصوم متقناً وكان فعلاً لتأليم الجسد بالجوع والعطش حُسب الصوم نفسه أنه انقطاع عن الزمان السالف الذي عاشه الإنسان سنين وهو يأكل بشهوات الجسد بدون اهتمام بالخطية.

وليس الصوم فقط بل وكل ما يأتي على الجسد من آلام طوعية أو آلام غير طوعية، فكلها تُحسب ألها للكف عن الخطية.

### «بل لإرادة الله»:

هنا يكشف بطرس الرسول بلا مواربة أن تأليم الجسد بكل الأنواع الموضوعة عليه سواء إرادية أو غير إرادية تُحسب أنها تكميل لإرادة الله فهي التوبة المحمودة. وهكذا تنطبق تماماً إرادة الإنسان بالنية الراضية بالآلام على إرادة الله! وهكذا بلغ بنا بطرس الرسول إلى النهاية أن تأليم الجسد للكف عن الخطية بالنيَّة الشاكرة هو إرادة الله! وأنه كفي ما مضى من ضلال.

ولكن الكف عن الخطية ليس معناه غفرانها ولكن الكف عن الخطية يعني الانقطاع عن الخطية فقط أي إبطالها، أي مجرَّد توبة زمانية.

### ٣ «لأَنَّ زَمَانَ الْحَيَاةِ الَّذِي مَضَى يَكُفينَا لِنَكُونَ قَدْ عَمِلْنَا إِرَادَةَ الأَمْم، سَسالكينَ فِسي السَّعَارَةِ وَالشَّهَوَاتِ، وَإِدْمَانِ الْخَمْرِ، وَالْبَطَرِ، وَالْمُنَادَمَاتِ، وَعِبَادَةِ الأَوْثَانِ الْمُحَرَّمَةَ».

هنا ينادي بطرس الرسول بالتوبة عن سيرة الضلال التي يكون قد سار فيها الإنسان عن جهالة وعدم إيمان بالسلوك في أنواع الحياة المليئة بالزنا وشهوة الرذيلة حسب سير غير المؤمنين أو حسب انحراف المؤمنين عن الطريق المسيحي، عاملين بالشهوة وقد باعوا أنفسهم لأعمال الزنا والخمر في وسط جماعات الهزء والإباحية، الذين يقيمون ولائم خاصة ليمارسوا جماعيًّا شُرب الخمر والتلهِّي بأعمال الرذيلة حتى وإلى عبادة الأمم التي كانت قديماً هي عبادة الأوثان التي تعني الآن الاندفاع وراء أعمال الشيطان.

وواضح أن الانحراف عن أوامر الكنيسة بالصوم والصلاة كنوع من تأليم الحسد للكف عن الخطية، يأتي بالسير مع المنحرفين والمستهزئين بأعمال الروح، كجماعات يشجِّع بعضهم البعض الآخر علسى التمادي في أعمال الإثم والشهوات والابتعاذ عن إرادة الله.

### ٤: ٤ «الأَمْرُ الَّذِي فِيهِ يَسْتَغْرِبُونَ أَنَّكُمْ لَسْتُمْ تَرْكُضُونَ مَعَهُمْ إِلَى فَيْضِ هذهِ الْخَلاَعَةِ عَيْنهَا مُجَدِّفِينَ».

بطرس الرسول هنا يتصوَّر أنه دخل في وسط هؤلاء المجدِّفين المستهزئين وسمع ونظر ما يقولون عن الآخرين الذين قد رفضوا أن يسلكوا معهم في طريق الضلالة، ويقول إلهم يستغربون في انحلالهم أنكم لستم تسيرون معهم إلى منتهى الخلاعة التي يعيشون فيها متلذِّذين، معتبرين الآخرين المحافظين على العفة والطهارة والتمسُّك بالعبادة وأوامر الكنيسة ألهم يجهلون مدى اللذة التي يعيشون فيها. وهكذا يجدِّف هؤلاء المستهزئون على الله وعلى الذين يسيرون حسب أوامر الله وقوانين الكنيسة. وهكذا يتهي بطرس الرسول بالذين يرفضون تأليم الحسد حسب تدبير الكنيسة من أصوام وصلوات وأتعاب الجسد التي هي أوامر الله معتبرين أنها خطأ وجهالة! ألهم هكذا يجدِّفون على الله نفسه.

وهنا ينبغي أن نلتفت إلى أن السير في طريق تدابير الكنيسة – التي هي أوامر الله – يحفظ الإنســــان من الإنحراف، أما الذي يستهتر بالصوم والصلاة وترتيب البيعة فنهايته الانحلال والتحديف علــــى الله. وكأنه يقول: إما إرادة حسنة ونيَّة شاكرة باحتمال آلام الجسد وإما التحديف على الله.

وبطرس الرسول يجعل هذه المقابلة إلهية وواضحة حينما قال إلها أعمال المسيح أولاً وآخراً، فإما التمشّي مع أعمال المسيح وإما رفض المسيح. كما انتهى إلى القول ألها إرادة الله، فإما المشي تبع إرادة الله وإما والتحديف.

### ٤: ٥ «الَّذِينَ سَوْفَ يُعْطُونَ حِسَابًا لِلَّذِي هُوَ عَلَى اسْتِعْدَادِ أَن يَدِينَ الأَحْيَاءَ وَالأَمْوَاتَ».

معناها أنه لن يفلت أحد من الدينونة، الذين يعيشون بتلذذ الجسد والشهوات دون الانتباه إلى خلاصهم القائم على ضبط الجسد وإماتة الجسد العتيق مع شهواته؛ حتى ولو ماتوا فإن الله سوف يدين الأموات كما يدين الأحياء بالجسد، يمعنى أن الذين يخطئون بالجسد ويتجنّبون المعيشة المقدّسة المنعتقة من الخطية وأعمالها، كذلك الذين ماتوا وهم عائشون في شهواقم وانحلالهم فهؤلاء وأولئك سيجوزون دينونة الجسد، أي محاكمة الله التي فيها سيحاسب كل إنسان على أعماله الجسدية وشهواته وانحلاله وتلذّذه بالمحرّمات من مآكل ومشارب دون مراعاة العفة وانضباط الجسد، فلابد أن ينال الإنسان جزاء انحلاله وفسقه وشهواته المحرّمة. وحتى ولو مات، فهو سيقوم يوم الدين ليعطي حسابه حسب الإنجيل.

ويقول القديس بطرس الرسول إنه لأحل هذا بَشَّر المسيح الأموات في الجحيم كما تقول الكنيسة: «نزل إلى الجحيم منْ قبَل الصليب» طبعاً بشَّرهم المسيح بالصليب حتى إذا قبلوه وآمنوا بالمسيح لا يُعدَّ لهم إلا حساب الجسد وما عملوه من خطايا حسدية محرَّمة لكي يكملوا دينونتهم ويحيوا بالحياة الأبدية مع المسيح، كما يقول القديس بطرس الرسول في الآية القادمة.

وبطرس الرسول يقول في الأصحاح الثالث (٣: ١٩) إن المسيح أيضاً ذهب فكَرَزَ للأرواح التي في السجن قديماً وكيماً. كذلك لن ينعتق أحد من السجن قديماً وحديثاً. كذلك لن ينعتق أحد من الدينونة حسب أعماله. فأعمال الجسد لها دور كبير في الدينونة القادمة حيث سيكون الحساب للجميع سواء بسواء.

## ٢: ٣ «فَإِنَّهُ لأَجْلِ هذَا بُشِّرَ الْمَوْتَى أَيْضاً، لِكَيْ يُدَائُوا حَسَبَ النَّاسِ بِالْجَسَدِ، وَلَكِنْ لِيَحْيَوْا حَسَبَ اللهِ بِالْجَسَدِ، وَلَكِنْ لِيَحْيَوْا حَسَبَ اللهِ بِالرُّوحِ».

هكذا رحمة الله تعمُّ الإنسان، الجميع قديماً وحديثاً، الأحياء والأموات سواء. فلذلك سبق المسيح فبشَّر الموتى لكي تجوز عليهم الدينونة كالأحياء إن آمنوا أو رفضوا الإيمان بالمسيح. والكل يُسدان بالجسد حسب ما عمل شرًّا كان أو حيراً، ولكن بعد دينونة الجسد تأتي «ليحيوا حسب الله بالروح» أي رحمة الله، لتنجِّي هؤلاء (الموتى قبل مجيء المسيح) الذين آمنوا به بسبب بشارة المسيح لهم في الجحيم وتحبهم الحياة الأبدية مع الله. فنصيب روح الإنسان بعد الدينونة هو الحياة الأبدية.

لهذا يعظُم صليب المسيح في نظرنا وفي إيماننا جدًّا لأن ظلَّه سيقع على الإنسان لينال الفداء الذي تمَّ وأكمله المسيح من أجل الإنسان، كل إنسان، إلا الذين يرفضونَ المسيح فليس لهم خلاص ولا حياة أبدية.

وكلمة «بُشِّرَ الموتّى» تعني استعلان المسيح لحقيقة حياته وموته على الصليب بالنسبة للأموات بدون أن يروا المسيح أو يسمعوا عنه، لكي يكون اختيارهم للإيمان عن وعي وفهم وقصد. أما الأمــوات في المسيح يسوع الذين عاشوا في زمان البشارة والإنجيل فنحن نؤمن بقيامتهم المزمعة أن تكون مع المسيح:

+ «ثم لا أريد أن تجهلوا أيها الإخوة من جهة الراقدين لكي لا تحزنوا كالباقين الذين لا رجاء لهم، لأنه إن كنا نؤمن أن يسوع مات وقام فكذلك الراقدون بيسوع سيُحضرهم الله أيضاً معــه.»

(1 تس ٤: ١٣ و١٤)

ويقول بطرس الرسول في الأصحاح الحالي (٤: ٧) إن الدينونة قد اقتربت، فالديَّان على أُهبة عمله بجاه الإنسان، وبطرس الرسول هنا يطابق ما قاله بولس الرسول في رسالته الثانية لتلميذه تيموثاوس:
+ «أنا أناشدك إذاً أمام الله والرب يسوع المسيح العتيد أن يدين الأحياء والأموات عند ظهدوره وملكوته.» (٢ تى ٤: ١)

وكذلك ذُكر في سفر الأعمال:

+ «وأوصانا أن نكرز للشعب ونشهد بأن هذا هو المعيَّن من الله ديَّاناً للأحياء والأموات، له يشهد جميع الأنبياء أن كل مَنْ يؤمن به ينال باسمه غفران الخطايا.» (أع ١٠ ٤٢ و٤٣)

وهذا الكلام في سفر الأعمال كان أيضاً لبطرس الرسول ويُشار إليه في رسالة بولس الرســـول إلى أهل رومية بقوله: «لأنه لهذا مات المسيح وقام وعاش لكي يسود على الأحياء والأموات.» (رو ١٤، ٩)

وإذ يدين الله الإنسانُ سواء كان من الأحياء أو الأموات فالكل سيُدعى للحياة:

+ «هوذا سرٌ أقوله لكم: لا نرقد كلنا، ولكن كلنا نتغيَّر، في لحظة في طرفة عين، عند البوق الأخير. فإنه سيُبوَّق، فيُقام الأموات عديمي فساد، ونحن نتغيَّر. لأن هذا الفاسد لابد أن يلبس عدم فساد، وهذا المائت يلبس عدم موت ... فحينئذ تصيرُ الكلمة المكتوبة: ابتُلعَ الموت إلى غلبة. أين شوكتُك يا موت؟ أين غلبتُك يا هاوية؟ أما شوكة الموت فهي الخطية، وقوَّة الخطيسة هي الناموس. ولكن شكراً لله الذي يُعطينا الغلبة بربنا يسوع المسيح.» (١ كو ١٥ : ١٥ - ٧٥) والدينونة سواء نُسبت لله أو للمسيح فالأمر واحد.

### الحياة الداخلية للجماعة الأخروية أي المهيأة لاستقبال آخر الزمان

 $(11 - V : \xi)$ 

يستعرض بطرس الرسول الحياة الداخلية بالنسبة لاقتراب الآخرة في العدد (٧)، والاستعراض الجديد أوضح مما سلف في (١: ١٣ و ١٤) عارضاً الحياة الداخلية للكنيسة. وهو يدعو الكنيسة للصلاة والمحبة الأخوية وظاهرها ضيافة بعضهم لبعض وحدمة بعضهم البعض بحسب المواهب المعطاة، بالوعظ وحدمة الدياكونية (١٠ و ١١). وأخيراً يلفت الأنظار إلى الغرض النهائي وهو تمجيد الله الذي تدين له الكنيسة بوجودها وكل مظاهر الحياة فيها.

### «وإنما نماية كل شيء قد اقتربت، فتعقُّلوا واصحوا للصلوات»:

هذه الآية تعطي القاعدة والسبب والغاية من كل ما سبق وقيل. وكلمة «وإنما» عَ6 التي بدأت بحـــا الآية تفيد "إذن لهذا"، وعمادها الذي تقوم عليه أن المسيح قد بُشِّر به. والمعنى قائم على أســـاس أن الموتى يُبشَّرون بالإنجيل. والآن وقد كشف حال المؤمنين وغير المؤمنين من جهـــة البشـــارة بالإنجيـــل والإيمان بالمسيح من عدمه، بدأ يدخل في موضوع النهاية المقتربة التي كانت لسان حال كل كاتب إنجيلي:

+ «وأما الأزمنة والأوقات فلا حاجة لكم أيها الإخوة أن أكتب إليكم عنها. لأنكم أنتم تعلمون بالتحقيق أن يوم الرب كلص في الليل هكذا يجيء. لأنه حينما يقولون سلام وأمان حينئذ يفاجئهم هلاك بغتة كالمخاض للحبلى فلا ينجون. وأما أنتم أيها الإخوة فلستم في ظلمة حتى يدرككم ذلك اليوم كلص. جميعكم أبناء نور وأبناء نهار. لسنا من ليل ولا ظلمة. فلا نسنم إذاً

كالباقين بل لنسهر ونصحُ. لأن الذين ينامون فبالليل ينامون والذين يسكرون فبالليل يسكرون. وأما نحن الذين من نهار فلنصُمُ لابسين درع الإيمان والمحبة وحودة الجلاص. لأن الله لم يجعلنا للغضب بل لاقتناء الحلاص بربنا يسوع المسيح الذي مات لأحلنا، حتى إذا سهرنا أو نمنا نحيا جميعاً معه. لذلك عزُّوا بعضكم بعضاً وابنوا أحدكم الآخر كما تفعلون أيضاً.» (1 تس ٥: ١ - ١١)

- + «افرحوا في الرب كل حين وأقول أيضاً افرحوا. ليكن حلمكم معروفاً عند جميع الناس. الـــرب قريبٌ. لا تمتموا بشيء بل في كل شيء بالصلاة والدعاء مع الشكر لتُعلم طلباتكم لدى الله.» (في ٤:٤٤ - ٦)
- + «لنتمسّك بإقرار الرجاء راسخاً لأن الذي وعد هو أمين. ولنلاحظ بعضنا بعضاً للتحريض على المحبة والأعمال الحسنة. غير تاركين اجتماعنا كما لقوم عادة بل واعظين بعضنا بعضاً وبالأكثر على قدر ما ترون اليوم يقرب. فإنه إن أخطأنا باختيارنا بعدما أخذنا معرفة الحق لا تبقى بعد ذبيحة عن الخطايا. بل قبول دينونة مخيف وغيرة نار عتيدة أن تأكل المضادين. مَن خالف ناموس موسى فعلى شاهدين أو ثلاثة شهود يموت بدون رأفة. فكم عقاباً أشر تظنون أنه يُحسب مستحقاً مَنْ داس ابن الله وحسب دم العهد الذي قُلِس به دنساً وازدرى بروح النعمة. فإننا نعرف الذي قال لي الانتقام أنا أجازي يقول الرب، وأيضاً الرب يدين شعبه. مُخيفٌ هو الوقوع في يدي الله الحي.» (عب ١٠: ٣٢ ٣١)
- + «وهذا وإنكم عارفون الوقت أنها الآن ساعة لنستيقظ من النوم. فإن خلاصنا الآن أقرب مما كان حين آمنا. قد تناهى الليل وتقارب النهار، فلنخلع أعمال الظلمة ونلبس أسلحة النور، لنسسلك بلياقة كما في النهار، لا بالبطر والسكر، لا بالمضاجع والعهر، لا بالخصام والحسد. بل البسوا الرب يسوع المسيح ولا تصنعوا تذبيراً للحسد لأجل الشهوات.» (رو ١١: ١١ ١٤)
- + «فانظروا كيف تسلكون بالتدقيق لا كجهلاء بل كحكماء. مفتدين الوقت لأن الأيام شــريرة. من أجل ذلك لا تكونوا أغبياء بل فاهمين ما هي مشيئة الرب.» (أف ٥: ١٥ – ١٧)
- - + «وها أنا آتي سريعاً وأجرتي معي لأجازي كل واحد كما يكون عمله.» (رؤ ٢٢: ١٢)

وهكذا نجد النهاية النهائية لكل العالم تقليداً إنجيليًا اشترك فيه جميع الإنجيليين تقريباً والرسول بولس، بالإضافة إلى الآباء الرسوليين أيضاً الذين اهتموا به كثيراً مثل إغناطيوس واكليمندس الروماني.

وهكذا إذ ينتهي بطرس الرسول من عمل الدينونة يذكر النهاية المقتربة الأمر الذي اهتم به في كـــل رسالته (١: ٤ و ٥ و ٧ و ١٣، ٤: ١٠) حيث يصف السيرة اللائقة بانتظار بجيء ربنا في (١: ١٤) 1 إلخ) وحيث يذكر في (٤: ١٧) لهاية غير الطائعين، كما أن لهاية الطائعين يذكرها أيضـــاً في (١: ٩). ولكن يذكر هنا النهاية باعتبارها التوقُف العام النهائي للعالم.

### «فتعقَّلوا واصحوا للصلوات»:

«تعقّلوا»: σωφρονήσατε

هنا تجيء بالمعنى اليوناني القديم، وتعني الإنسان الذي يميِّز الأشياء ويُدرك قياس قامـــة الإنســـان في المعرفة والفهم وكل ما يدور حوله كما جاءت في (رو ١٢: ٣): «فإني أقول بالنعمة المعطاة لي لكـــل مَنْ هو بينكم أن لا يرتئي فوق ما ينبغي أن يرتئي بل يرتئي إلى التعقَّل εἰς τὸ σωφρονεῖν كما قَسَمَ الله لكل واحد مقداراً من الإيمان».

وكلمة «تعقّلوا ... للصلوات» تعبير يقصد به بطرس الرسول ما حاء في (١: ١٣): «لذلك منطقوا أحقاء ذهنكم صاحين، فألقوا رجاءكم بالتمام على النعمة التي يؤتى بما إليكم عند استعلان يسوع المسيح». كما يقصد القديس بطرس أن يكون الرجاء سلاح الإنسان في النهاية، وذلك على نمط ما جاء في رسالة بولس الرسول الأولى لأهل تسالونيكي (٥: ١ - ١١).

ويقصد القديس بطرس بالسهر أن لا يطغى الشر على الإنسان بغتة بل يكون صاحياً على نفســـه عاقلاً مُدركاً أنه محاط بقوَّات الظلمة. على أن الصلاة ورفع العقل إلى الله تجعل الإنسان قريباً من الله.

+ «فأطلب أول كل شيء أن تُقام طلبات وصلوات وابتهالات وتشكَّرات لأحل حميع النـــاس.» (١ تى ٢: ١)

والصلاة عند القديس بطرس هي نداء الله، وحينما تكون صلاة جماعية فهي تكون بالروح. والصلاة تأخذ شكلها وبدايتها من صلاة الرب التي علَّمنا إيَّاها. والصلاة التي تقدِّمها الكنيسة إنما تقدِّمها باسم المسيح (يو ١٤: ١٣، ١٥: ١٦، ٢١: ٣٣). وكانت الصلاة الحارة في الكنيسة تثبت أن الجماعة فعلاً هي جماعة أخروية روحانية. والصلاة ترتبط بالمحبة، فالذي يصلِّي بالروح تنسكب المحبة الإلهية في قلبه تجاه الآخرين.

### ٤: ٨ «وَلكِنْ قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ، لِتَكُنْ مَحَبَّتُكُمْ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ شَدِيدَةً، لأَنَّ الْمَحَبَّةَ تَسْتُرُ كَثْــرَةً مِــنَ الْخَطَايَا».

يتصدَّر المحبة الروحية، إن كانت إلهية، الصلاة بالروح. فالإنسان الروحاني هـو إنسـان مُحـب ومحبوب. لذلك يطلب القديس بطرس أن تكون المحبة هي أول كل شيء يربط المؤمنين معاً. فإذا كانت المحبة هي سمة الجماعة فلن يدخل فيها شر ولا شرير، وتكون المحبة كستار يُخفي الإنسان والجماعة من الشرير وكثرة خطاياه.

وحينما يقول القديس بطرس «قبل كل شيء»، فهو يجعل المحبة تفوق أي وصية أخرى، وتكون كأساس لبنيان الكيان حقًّا ورباطاً مقدَّساً يربط الجماعة كلها الواحد بالآخر. ولكن القديس بطرس لا يقصد أن تكون المحبة فوق الصلاة لأن منبع المحبة هو الصلاة.

ومحبة الواحد للآخر في الكنيسة هي المحبة الأحوية عديمة الغش التي ذكرهــــا بطـــرس الرســـول في الأصحاح الأول كأساس:

+ «طهّروا نفوسكم في طاعة الحق بالروح للمحبة الأخوية العديمة الرياء. فأحبوا بعضكم بعضاً من قلب طاهر بشدّة.» (ا بط ١: ٢٢)

هنا يربط القديس بطرس المحبة الأحوية بالطهارة حيث يكون القلب على مستوى الروح الطاهر، والمحبة الشديدة من قلب طاهر هي سمة من سمات الميلاد الجديد، حيث الإيمان والرجاء والمحبة تنبع من نبعها الإلهي للمولود حديداً. هذه يُطالب بما القديس بطرس أن تكون معياراً للروح وسط الجماعة كما حاءت في (١ بط ٣: ٨): «والنهاية كونوا جميعاً متحدي الرأي بحس واحد ذوي محبة أخوية مُشفقين لطفاء».

وكما وصفها بولس الرسول في رسالته الأولى لأهل كورنثوس:

+ «إن كنت أتكلَّم بألسنة الناس والملائكة ولكن ليس لي محبة فقد صرت نحاساً يطن أو صنحاً يرن. وإن كانت لي نبوَّة وأعلم جميع الأسرار وكل علم، وإن كان لي كل الإيمان حتى أنقل الجبال ولكن ليس لي محبة فلست شيئاً. وإن أطعمت كل أموالي، وإن سلَّمت جسدي حتى أحترق ولكن ليس لي محبة فلا أنتفع شيئاً. المحبة تتأتَّى وترفق. المحبة لا تحسد. المحبة لا تتفاخر ولا تنتفخ. ولا تقبِّح ولا تطلب ما لنفسها. ولا تحتد ولا تظن السوء. ولا تفرح بالإثم بل تفسرح بالحق. وتحتمل كل شيء وتصدِّق كل شيء وترجو كل شيء وتصبر على كل شيء، المحبة لا تسقط أبداً.» (اكو ١:١٣)

+ «وعلى جميع هذه البسوا المحبة التي هي رباط الكمال.» (كو ٣: ١٤)

والمحبة عند القديس بطرس الرسول قويَّة عنيدة شديدة وغيورة ودائمة، والمحبة عند القديس بطرس في (١: ٢٢) من قلب طاهر بشدَّة تُمَّت بالميلاد الجديد في شدَّقا وجَدتَّها، واصفاً إيَّاها أنما تغطِّي كــل إثم. وهذا الاصطلاح انتشر في الكنيسة الأُولى، فهو اصطلاح متداول بين المؤمنين. وحينما يقول بطرس الرسول إنما تستر كثرة من الخطايا، فهو يحاكي ما يقوله بسولس الرسول في (١كــو ١٣: ٧ و٨): «تحتمل كل شيء وتصدِّق كل شيء ... وتصبر على كل شيء. المحبة لا تسقط أبداً».

هنا نجد تطابقاً أو تعادلاً بين فكر القديس بطرس وفكر القديس بولس.

### ٤: ٩ «كُونُوا مُضِيفِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا بِلاَ دَمْدَمَة».

هنا علامة المحبة الأحوية الصادقة، وهذه نجدها أيضاً بكثرة في رسائل بولس الرسول:

(اتي ٣: ٢): «يجب أن يكون الأسقف بلا لوم، بعل امرأة واحدة، صاحياً عاقلاً محتشماً مُضيفاً للغرباء.»

(تي ١: ٧ و ٨): «يجب أن يكون الأسقف بلا لوم كوكيل الله غير مُعجِب بنفسه ... بل مُضـــيفاً للغرباء.»

(رو ۱۲: ۱۳): «مشتركين في احتياجات القديسين، عاكفين على إضافة الغرباء.»

(عب ١٣: ١ و٢): «لتثبت المحبة الأحوية. لا تنسوا إضافة الغرباء لأن بما أضاف أناس ملائكة وهُم لا يدرون.»

وكان يحدث في الجماعة ما يشبه الهوتلات (جمع هوتيل أي فندق) وأمكنة للأكل وبيوت للإيجار، ولكن المقصود بالأكثر الاسضافة المتزلية. والقصد المباشر إضافة الجماعات المبشّرة كما ذكر في إنجيل متى (مت ١٠: ١١): «وأية مدينة أو قرية دخلتموها فافحصوا مَنْ فيها مستحق وأقيموا هناك حستى تخرجوا»، وأيضاً:

(أع ١٦: ١٥): «فلما اعتَمَدَت (ليدية) هي وأهل بيتها طلبت قائلة: إن كنتم قد حكمـــتم أني مؤمنة بالرب فادخلوا بيتي وامكثوا. فألزمتنا».

(أع ٢١: ٧): «ولما أكملنا السفر في البحر من صور أقبلنا إلى بتولمايس فسلَّمنا على الإخــوة ومكثنا عندهم يوماً واحداً».

(أع ٢١: ١٧): «ولما وصلنا إلى أورشليم قَبِلنا (أي استقبلنا) الإخوة بفرحٍ».

رأع ٢٨: ١٣ و١٤): «فحئنا في اليوم التالي إلى بوطيولي حيث وجدنا إخوة فطلبوا إلينا أن نمكـــث عندهم سبعة أيام».

(رو ١٦: ٢٣): «يسلِّم عليكم غايس مُضيِّفي ومُضيِّف الكنيسة كلها».

(٣يو ٥ و٦): «أيها الحبيب (عايس) أنت تفعل بالأمانة كل ما تصنعه إلى الإحوة وإلى الغرباء، الذين شهدوا بمحبتك أمام الكنيسة، الذين تفعل حسناً إذ شيَّعتهم كما يحق لله ...».

(الديداخي ١١: ١و٤): «فكل مَنْ يأتيكم ويعلم هذه الأشياء كلها التي سبقنا وقلناها فاقبلوه ... وكل رسول يأتي إليكم فاقبلوه (أو استقبلوه) كالرب ...».

وهمذه الضيافة كانوا يحقِّقون الأُخوَّة المسيحية وخصوصاً حينما كانت تُقام اجتماعـــات الصـــلاة الجماعية:

(رو ١٦: ٣-٥): «سلّموا على بريسكلا وأكيلا ... وعلى الكنيسة التي في بيتهما».

(اكو ١٦: ١٩): «يسلّم عليكم في الرب كثيراً أكيلا وبريسكلا مع الكنيسة التي في بيتهما».

(كو ٤: ١٥): «سلَّموا على الإخوة الذين في لاودكية وعلى نمفاس وعلى الكنيسة التي في بيته».

وهذا كان يحدث في بيوت خاصة، وكان يحدث أحياناً صياح ومعارضة واختلافات، لذلك يقول القديس بطرس «بلا دمدمة»، وكما يقول القديس بولس: «افعلوا كل شيء بلا دمدمة ولا مجادلة» (في ٢: ١٤). وهذه الدمدمة كانت تنافي المحبة. وفي هذه الاجتماعات كان يُخدم الغرباء من أماكن بعيدة [انظر: (عب ١٣: ١ و٢ المذكورة أعلاه)]. كما يحض بطرس الرسول هنا على محبة الجيران.

وهكذا تكون الضيافة بين المسيحيين هي التي أبرزت الروحانية المحتبئة في قلوب الإخوة.

٤: ١٠ «لِيَكُنْ كُلُّ وَاحِد بِحَسَبِ مَا أَخَذَ مَوْهِبَةً، يَخْدِمُ بِهَا بَعْضُكُمْ بَعْضًا، كَوُكَلاءَ صَالِحِينَ عَلَـــى نَعْمَة الله الْمُتَنَوِّعَةً».

وهكذا مُع المحبة الأخوية في الآية (٨)، هكذا أيضاً في الآيات (١٠ و١١) يذكر الحدمة بالمواهب الروحية (خارزماتا) حيث تظهر كأساس صالح للنشاط وأعمال الجماعة المسيحية في أيام بطرس الرسول. هكذا تجتمع معاً المحبة والخدمة بالمواهب الروحية.

+ «فإنه كما في جسد واحد لنا أعضاء كثيرة ولكن ليس جميع الأعضاء لها عمل واحد، هكذا نحن الكثيرين حسد واحد في المسيح وأعضاء بعضنا لبعض كل واحد للآخر، ولكن لنا مواهب

مختلفة بحسب النعمة المعطاة لنا. أنبوَّة فبالنسبة إلى الإيمان أم حدمة ففي الخدمة. أم المعلَّم ففي التعليم. أم الواعظ ففي الوعظ. المعطي فبسخاء. المدبِّر فباحتهاد. الراحم فبسرور. المحبة فلتكن بلا رياء.» (رو ١٢: ٤ - ٩)

+ «اتبعوا المحبة ولكن جدّوا للمواهب الروحية.» (١ كو ١٤:١)

فالمحبة تؤمِّن المواهب الروحية ضد الذات وبالأخص كما جاء على فم المسيح في إنجيل القديس لوقا بالنسبة للشوشرة بين الجماعة بخصوص مَنْ هو أكبر:

+ «وكانت بينهم أيضاً مشاجرة مَنْ منهم يُظن أنه يكون أكبر. فقال لهم: ملوك الأمم يسودولهم والمتسلِّطون عليهم يُدعون محسنين. وأما أنتم فليس هكذا. بل الكبير فيكم لسيكن كالأصغر. والمتقدِّم كالخادم. لأن مَنْ هو أكبر؟ الذي يتكئ أم الذي يخدم؟ أليس الذي يتكئ؟ ولكني أنا بينكم كالذي يَخدِم.» (لو ٢٢: ٢٤ - ٢٧)

فملكوت الله يُستعلن بالمواهب الروحية وسط الجماعة:

+ «وقال له (يوحنا المعمدان على لسان تلميذيه) أنتَ هو الآتي أم ننتظر آخر؟ فأجاب يسوع وقال لهما: اذهبا وأخبرا يوحنا بما تسمعان وتنظران: العُمي يُبصرون والعُرج يمشون والبُرص يُطهَّرون والصم يسمعون والموتى يقومون والمساكين يُبشَّرون. وطوبي لَمَنُ لا يعتسر فيَ.» (مت ١١: ٣ - ٦)

والقديس بطرس في هذا العدد (١٠) يذكر كلمة خارزما χάρισμα لأول مرَّة، خارجاً عن بــــل وقبل منهج بولس الرسول في رسائله، ونجدها نفس الخدمة بالمواهب التي ذكرها بـــولس الرســـول في رسالته الأولى لأهل كورنثوس:

+ «فأنواع مواهب χαρισμάτων موجودة ولكن الروح واحد ... ولكنه لكل واحد يعطَسى إظهار الروح للمنفعة. فإنه لواحد يُعطَى بالروح كلام حكمة، ولآخر كلام علم بحسب الروح الواحد، ولآخر المانوح الواحد، ولآخر مواهب شفاء بالروح الواحد، ولآخر عمل فوات ولآخر نبوَّة ولآخر تمييز الأرواح، ولآخر أنواع ألسنة، ولآخر ترجمة ألسنة. ولكن هذه كلها يعملها الروح الواحد بعينه قاسماً لكل واحد بمفرده كما يشاء.» (١ كولا - ١١)

هنا تظهر الكنيسة بأعضائها حيث كل عضو قد استلم نوعاً من الخارزما، لهذا كانت تُعتبر الكنيسة

ولكن الرسائل الرعوية تذكر الخارزماتا بالنسبة للرعاة داخل الكنيسة:

(اتي ٤: ١٤): «لا تممل الموهبة التي فيك المعطاة لك بالنبوَّة مع وضع أيدي المشيحة».

(٢ تي ١: ٦): «فُلهذا السبب أَذكِّرك أن تُضرم أيضاً موهبة الله التي فيك بوضع يديَّ».

وكانت المواهب الطبيعية تُحسب مواهب بنوع من تدهور مفهوم الخارزماتا.

وأعمال الخدمة الخارزماتية واضحة في (١كو ١٢: ٧ إلخ) وكانت المحبة تُحسب علامة على صحة الخارزما مثل ما جاء في (١كو ١٣: ١ و٢):

+ «إن كنت أتكلَّم بألسنة الناس والملائكة ولكن ليس لي محبة فقد صرت نحاساً يطـــن أو صـــنجاً يرن. وإن كانت لي نبوَّة وأعلم جميع الأسرار وكل علم، وإن كان لي كل الإيمان حتى أنقـــل الجبال ولكن ليس لي محبة فلست شيئاً».

والخارزما هي موهبة النعمة، وهي تبرز المحبة وتؤازر عمل الله بقوَّة كما جاء في (١كو ٢١:٢): «وأنواع أعمال موجودة ولكن الله واحد الذي يعمل الكل في الكل». لأن الخارزما هي علامة دخول هبة إلهية داخل الإنسان وهي مصدر كل قوَّة بشرية. والخارزما تُعلَن أحياناً بقدرة الإنسان على الغيبوبة بالروح، ولكنها دائماً على استعداد للخدمة وهي ليست مظاهر كاذبة، ولكن مَنْ أعطي الخارزما يكون في منتهى الاستعداد للخدمة والكرازة في الله والمسيح، وهي تجعل الإنسان العادي حادماً مبشراً مُلهَماً بالروح كما جاء في رسالة بطرس الرسول الأولى: «الذين بشروكم في الروح القدس المُرسَل من السماء» (١: ١٢). والخادم الذي ينال الخارزما يصير وكيلاً أميناً كما جاء في إنجيل القديس لوقا: «فقال الرب: فمن هو الوكيل الأمين الحكيم الذي يقيمه سيده على حَدَمه ليعطيهم الطعام في حيسه. طوبي لذلك العبد الذي إذا جاء سيده يجده يفعل هكذا» (لو ١٢: ٤٢ و ٤٣). ويصير «وكيلاً لله» أي صورةً مسئولة عن كل ما أعطي من مواهب للكنيسة بواسطة المسيح:

+ «لأن يجب أن يكون الأسقف بلا لوم كوكيل الله.» (تي ١: ٧)

+ «هكذا فليحسبنا الإنسان كخدام المسيح ووكلاء سرائر الله.» (١ كو ٤: ١)

فالكنيسة الموهوبة بالخارزما تعيش في النور الحقيقي ويكون كل أولادها خُدَّاماً للمسيح ولبعضهم البعض. ٤: ١١ «إِنْ كَانَ يَتَكَلَّمُ أَحَدٌ فَكَأَقُوالِ اللهِ. وَإِنْ كَانَ يَخْدِمُ أَحَدٌ فَكَأَنَّهُ مِنْ قُوَّةً يَمْنَحُهَا اللهُ، لكَـــيْ
 يَتَمَجُّدُ اللهُ فِي كُلِّ شَيْءٍ بِيَسُوعَ الْمَسِيحِ، الَّذِي لَهُ الْمَجْدُ وَالسُّلُطَانُ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ. آمِينَ».

(١١ أ): «إن كان يتكلُّم أحد فكأقوال الله. وإن كان يخدم أحد فكأنه من قوة يمنحها الله»:

في هذا الجزء من الآية نحد أنه يذكر مَنْ يتكلَّم بأقوال الله، وفي الحال يذكر أيضاً مَنْ هـو يخـدم، والحادم قد يعمل العملين معاً، وهي تعتبر صيغة مختصرة من جهة الحدمة الروحية "الدياكونية" وليس كمثل القائمة المطوَّلة المذكورة في (١كو ١١: ٨ - ١١)، (١كو ١: ٨ - ٣١) وفي (رو ١: ٥ - ٨)، وهما الموهبتان الملازمتان لحدمة الحماعة الكنسية، وهما يمثلان الجانبين اللذين لحدمـة المسيع: حدمة الكلمة و حدمة الحاجة الحسدية كمعونة. فهما يمثلان موهبتين آتيتين من الله أي حدمة الكلمـة بالروح و حدمة الموائد كما في سفر الأعمال (٦: ١ - ٤)، ولكن هنا عند القديس بطرس لا نجد هذا التغريق بين الموهبتين واضحاً.

### «إِنْ كَانْ يَتْكُلُّم أَحْدُ فَكَأَقُوالُ اللهِ»:

وهي تحض على الوعظ المطابق لأقوال الله بأن يكون من أقوال الله، مثلما جاء في (١ بط ١: ١٢): «الذين بشَّروكم في الروح القدس المُرسَل من السماء». والروح القدس هو أساس منابع الكلام عند الكنيسة الأولى كما جاء في (أع ١٠: ٤٤):

+ «فبينما بطرس يتكلُّم بهذه الأمور حلُّ الروح القدس على جميع الذين كانوا يسمعون الكلمة».

فهو منبع كل أصناف الكلام، من الكلام الصادر من حالة الانحذاب العقلي ecstasy إلى الكلام الصادر من العقل كله، ويلزم أن يكون حاملاً العمق اللاهوتي وأن يحض على الإيمان:

+ «لأن مَنْ يتكلَّم بلسان لا يكلِّم الناس بل الله لأن ليس أحد يسمع، ولكنه بالروح يتكلَّم بأسرار. وأما مَنْ يتكلَّم بلسان يبني نفسه، وأما مَنْ يتنبَّأ فيبني الكنيسة ... فما هو إذاً؟ أصلِّي بالروح وأصلِّي بالذهن أيضاً. أرتَّل بالروح وأرتَّل بالذهن أيضاً ... ولكن في كنيسة أريد أن أتكلَّم خمس كلمات بذهني لكي أعلَّم آخرين أيضاً أكثر من عشرة آلاف كلمة بلسان.» (١ كو ١٤: ٢ - ١٩)

هذا سواء كان كلاماً للجماعات أو كلاماً شخصياً للتشجيع:

+ «أيها الإخوة إن انسبق إنسان فأُخذ في زلة فأصلحوا أنتم الروحانيين مثل هذا بروح الوداعـــة، ناظراً إلى نفسك لئلا تجرَّب أنتَ أيضاً.» (عل ٦: ١)

- كما كان يتكلُّم بولس الرسول بهذا الاتساع على أساس لاهوتي: \*
- + «لأننا لسنا كالكثيرين غاشِّين كلمة الله لكن كما من إخلاص بل كما من الله نتكلُّم أمام الله في المسيح.» (٢كو ٢: ١٧)
- + «فإذ لنا روح الإيمان عينه حسب المكتوب: آمنت لذلك تكلّمت. نحن أيضاً نؤمن ولذلك نتكلّم أيضاً.» (٢كو ٤: ١٣)
  - + «إذ أنتم تطلبون برهان المسيح المتكلِّم فيَّ.» (٢كو ١٣: ٣)

وفي رسالة القديس بطرس الأولى نجد الكلام النافع الملفت للنظر من خلال كلمات بسيطة يســـهل تذكُّرها ولكنها مقتبسة من الإنجيل وذات معنى عميق كالإنجيل كما في (١بط ١: ٢٣ – ٢٥):

+ «مولودين ثانية لا من زرع يفنى بل مما لا يفنى بكلمة الله الحية الباقية إلى الأبد. لأن كل حسد عُشب وكل مجد إنسان كزهر عشب. العشب يبس وزهره سقط. وأما كلمة الرب فتثبت إلى الأبد».

وبالحقيقة ليست هي كلمات الله عينها ولكنها إعادة لكلمات الله لتصير ملائمة للظروف الحاضرة، وهكذا يظهر الإنجيل نفسه مناسباً للحياة اليومية ولكن بسلطان الكنيسة، وبطرس الرسول يقولها مسوقاً بالروح. وهذا ما تؤيِّده كلمات بولس الرسول في (رو ١٢: ٣ و٦):

+ «فإني أقول بالنعمة المعطاة لي ... لنا مواهب مختلفة بحسب النعمة المعطاة لنا».

فتظهر الكلمات الروحية منطوقة بالموهبة الخارزماتية كاستعلان من الله.

كما أن خدمة الدياكونية تكون هي أيضاً من قوة يعطيها الله، بمعنى أنها ملهمة من نعمة الله، علمي نفس مستوى الوعظ والتعليم من الله، كما ذكر الاثنان معاً في (رو ١٢: ٨)، (١كو ٢٨: ٢٨):

+ «الواعظ ففي الوعظ. المعُطي فبسخاء، المدبِّر فباحتهاد، الراحم فبسرور.» (رو ١٢: ٨)

+ «فوضع الله أناساً في الكنيسة: أولاً رُسلاً، ثانياً أنبياء، ثالثاً مُعلَّمين، ثم قواتٍ، وبعد ذلك مواهب شفاء، أعواناً، تدابير وأنواع ألسنة.» (١كو ٢١: ٢٨)

هنا الحدمة تكون قادرة على توصيل مواهب كمن هو واقف أمام الله، حتى إن المرضى يُشــفُون،

والانتعاش يُعطَى للخائرين، وقوَّة وعزاءً للضعفاء، وعزاءً للمسجونين.

ويلزم أن ندرك مدى اتساع كلمة دياكونية، فهي في المعنى الأضيق حدمة حسدية بين المحتـــاجين والمرضى والمسجونين مثل ما جاء في (مت ٢٥: ٣٥ و٣٦):

+ «لأني جُعتِ فأطعمتموني. عطشت فسقيتموني. كنت غريباً فآويتموني. عريانـــاً فكســـوتموني. مريضاً فزرتموني. محبوساً فأتيتم إلىً».

كما تأتي في تدبير الجماعة وما يعتريها من حوادث مثل ما جاء في (١كو ١٦: ١٥):

+ «وقد رتَّبوا أنفسهم لخدمة القديسين».

كذلك خدمة الكهنة تدخل في مفهوم الدياكونية كما جاء في (١بط ٥: ١ و٢):

+ «أطلب إلى الشيوخ (برسفيتيروس أي كهنة) ... ارعوا رعية الله ...».

فهكذا كل أنواع الدياكونية والوعظ والتوبيخ وإعطاء الرجاء، كل هذه تأتي من قوة يعطيها الله.

### (١١ ب): «لكي يتمجَّد الله في كل شيء بيسوع المسيح

الذي له المجد والسلطان إلى أبد الآبدين آمين»:

وهكذا يأتي تمجيد الله ختاماً لأقوال الله ولكل خدمة من قوة يمنحها الله ولكل حياة الجماعة على العموم المذكورة في (٤: ٧ - ١١)، لأن حياة الجماعة التي تقوم بالكلمة والخدمة تؤول إلى تمجيد الله في كل شيء. ومجد الله يعني الذكصا، وهي وجود الله الجوهري أو كيانه الإلهي وهو يُستعلن بالكلام والوعظ الذي ينتهي بتمجيد الله، وهكذا تعترف الجماعة وتمدح خالقها كما حساء في (١كسو ١٠: ٣١)، (أع ١١: ١٨، ٢١: ٢٠):

- + «فإذا كنتم تأكلون أو تشربون أو تفعلون شيئاً فافعلوا كلِّ شيء لمحد الله.» (١كو ١٠: ٣١):
- + «فلما سمعوا ذلك سكتوا، وكانوا يمجِّدون الله قائلين: إذاً أعطَى الله الأُمم أيضاً التوبة للحياة.» (أع ١١: ١٨)
  - + «فلما سمعوا كانوا يمجِّدون الربُّ ...» (أع ٢١: ٢٠)

فكل ما يحدث للجماعة فهو يبتدئ وينتهي بالتمجيد اللائق والفائق على كل شيء لله:

- + «لكي يروا أعمالكم الحسنة ويمجِّدوا أباكم الذي في السموات.» (مت ٥: ١٦)
- + «وأن تكون سيرتكم بين الأُمم حسنة. لكي يكونوا في ما يفترون عليكم كفاعلي شرِّ يمجِّـــدون الله في يوم الافتقاد من أحل أعمالكم الحسنة التي يلاحظونها.» (١ بط ٢: ١٢)

وهذا هو غاية ما يُطلب من الجماعة المسيحية في وسط العالم، كما حاءت نفسس العبارة الليتورجية هكذا:

- + «لله الحكيم وحده بيسوع المسيح له المجد إلى الأبد آمين.» (رو ١٦: ٢٧)
- + «والقادر أن يفعل كل شيء أكثر جدًّا مما نطلب أو نفتكر بحسب القوَّة التي تعمل فينا، له المجد في الكنيسة في المسيح يسوع إلى جميع أحيال دهر الدهور آمين.» (أف ٣: ٢٠)

لأن ما يُعمل بالمسيح إنما يستعلن الله الآب أنه يعمل إلى الآن في كنيسته.

ولمَّا ذكر بطرس الرسول أن كل شيء يتم «من قوَّة يمنحها الله»، دعا ذلك لإعطاء اعترافه بالتمحيد لله في الذكصولوجية التي تنتهي بالمسيح يسوع الذي به يتمجَّد الله في كل شيء في كنيسته.

وقد أخذت الكنيسة هذه الذكصولوجية كفعل تمارسه كل يوم وفي كل مناسبة:

- + «... الخالق الذي هو مبارك إلى الأبد آمين.» (رو ١: ٢٥)
- + «الله أبو ربنا يسوع المسيح الذي هو مبارك إلى الأبد، يعلم أني لست أكذب.» (٢ كو ١١: ٣١)
- + «الإله الحكيم الوحيد مخلِّصنا له المحد والعظمة والقدرة والسلطان الآن وإلى كل الدهور آمين.» (يه ٢٥)

والمجد والقوة التي بلا بداية ولا نهاية إنما دائماً تُعطَى لله، وبحسب الترجمة السبعينية فإن حوهر وحود الله إنما يُحسب كأنه ''مجده'' أو انبعاث لاهوته بالنور.

وعبارات التمحيد في العهد الجديد إنما تعود إلى تمحيد الله كما جاء في (١ تي ٦: ١٦)، (رؤ ١: ٢، ): ١٣):

- + «الذي وحده له عدم الموت ساكناً في نور لا يُدنى منه، الذي لم يَرَهُ أحدٌ من الناس ولا يقدر أن يراه الذي له الكرامة والقدرة الأبدية آمين.» (١٦ ت ٢٠١)
  - + «وجعلنا ملوكاً وكهنة لله أبيه له المحد والسلطان إلى أبد الآبدين آمين.» (رؤ ١: ٦)
- + «وكل خليقة مما في السماء وعلى الأرض وتحت الأرض وما على البحر كل ما فيها سمعتها قائلـــة: للحالس على العرش وللخروف البركة والكرامة والمحد والسلطان إلى أبد الآبدين.» (رؤ ٥: ١٣)

والذكصولوجية تنتهي بآمين أي تكون نافذة دائماً ومحقَّقة. والآمين في نهاية الآية (١١ .١١) لا تعني أن الرسالة قد انتهت.

### الجزء الأخير من الرسالة

(11:0-17:1)

٤: ١٧ «أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، لاَ تَسْتَغْرِبُوا الْبَلْوَى الْمُحْرِقَةَ الَّتِي بَيْنَكُمْ حَادِثَةٌ، لأَجْلِ امْتِحَانِكُمْ، كَٱللهُ أَصَابَكُمْ أَدْرٌ غَريبٌ».

هذا الاستغراب أكثر من كونه مجرَّد تعجُّب كالموجود في (١يو ٣: ١٣): «لا تتعجَّبوا يا إخوتي إن كان العالم يبغضكم»، فهو يعني إحساساً معاكساً ومُضادًّا للموضوع المطروح كما في (٤: ٤): «الأمر الذي فيه يستغربون أنكم لستم تركضون معهم إلى فيض هذه الخلاعة عينها مجدِّفين». فكما أن المجتمع المحيط ينفر من المسيحيين وسلوكهم، كذلك المسيحيون يندهشون كولهم مرفوضيين من المجتمع، وخاصة المسيحيون الذين آمنوا من اليهود القائمين في الشتات، فقد اعتادوا الاضطهاد بسبب وجودهم في وسط مجتمع غريب لاقوا فيه اضطهاداً للموت، وحينئذ دخلوا في اختبار الآلام للموت واستعدوا للزمن الأخير:

+ «أنتم الذين بقوَّة الله محروسون بإيمان لخلاص مستعد أن يُستعلن في الزمن الأخير. الـــذي بـــه تبتهجون مع أنكم الآن إن كان يجب تحزنون يسيراً بتجارب متنوعة.» (١ بط ١: ٥ و٦)

وكانوا في عراك متواصل مع المحتمع الأُممي كقول الرب: «لا تظنوا أي حثت لألقي سلاماً علـــى الأرض. ما حثت لألقي سلاماً بل سيفاً» (مت ١٠: ٣٤). وهكذا بسبب انتظارهم للخلاص واجهوا الآلام بصبر بل بابتهاج (١: ٨).

والأمر الذي يعطيه القديس بطرس بأن لا يستغرّبوا الآلام مؤسَّس على الوعد بأن آلام الاضطهاد كنار تطهِّر:

- + «لأنه مثل نار الممحص ومثل أشنان القصَّار. فيجلس ممحِّصاً ومنقيًّا للفضة فينقِّسي بسيني لاوي ويصفِّيهم كالذهب والفضة ليكونوا مقرَّبين للرب تقدمة بالبر.» (مل ٣: ٢ و٣)
  - + «البوطة للفضة والكور للذهب وممتحن القلوب الرب.» (أم ١٧: ٣)

فالآلام كبوتقة لتصفية الفضة أو كالكور لتنقية الذهب. وقد وردت أيضاً في الديداخي (١٦: ٥): [حينئذ تأتي كل خليقة بشرية إلى نار الإمتحان. وكثيرون يعثرون ويهلكـــون. وأمـــا الــــذين يصبرون فبإيمانهم يخلصون].

وفي المزمور (٦٥: ١٠) حسب السبعينية:

+ «لأنك امتحنتنا يا الله وعَّصتنا بالنار كما تُمحَّص الفضة بالنار».

كما وردت الكلمة أيضاً في سفر الرؤيا:

+ «أشير عليك أن تشتري مني ذهباً مُصفّى بالنار.» (رؤ ٣: ١٨)

فالاضطهاد كالنار المنقية والمطهِّرة للمعادن الثمينة.

وفي بدء الرسالة يذكر القديس بطرس أن الاضطهاد هو تجربة احتبار تطهِّر الإيمـــان تحـــت الآلام وتقويه:

+ «لكي تكون تزكية إيمانكم وهي أثمن من الذهب الفاني مع أنه يُمتحن بالنار توحــــد للمــــدح والكرامة والمجد عند استعلان يسوع المسيح.» (١ بط ١: ٧)

٤: ١٣ «بَلْ كَمَا اشْتَرَكْتُمْ فِي آلاَمِ الْمَسِيحِ، افْرَحُوا لِكَيْ تَفْرَحُوا فِي اسْتِعْلَانِ مَجْدِهِ أَيْضاً مُبْتَهِجِينَ».

في رسالة القديس بطرس الأولى نجد عن لاهوت الآلام أن الآلام «التي من أحل البر» (٣: ١٤) إنما تمتُّ بصلة إلى آلام المسيح، وهذا يمكن حدوثه ليس بمحاولة تقليد المسيح من الخارج ولكن باحتمال الآلام الحقيقية من أحله:

- + «إن كنتم تتألَّمون عاملين الخير فتصبرون فهذا فضل عند الله لأنكم لهذا دُعيتم، فـــإن المســيح أيضاً تألَّم لأجلنا تاركاً لنا مثالاً لكي تتبعوا خطواته. الذي لم يفعل خطية ولا وُجِــِـدَ في فمـــه مكر.» (١بط ٢: ٢٠ ٢٢)
- + «لأن تألُّمكم إن شاءت مشيئة الله وأنتم صانعون خيراً أفضل منه وأنتم صانعون شــرًا. فـــان المسيح أيضاً تألّم مرّة واحدة من أحل الخطايا، البار من أحل الأثمة.» (١ بط ٣: ١٧ و١٨)

من هذا نحن نستطيع أن ندرك من جهة قوله في الآية الحاضرة «كما اشتركتم في آلام المسيح» (٤: ١٣)، أنه إذا كان المسيحي يتألَّم بسبب مسيحيته كما جاء في (٤: ١٦): «إن كان كمسيحي ...» إذن يكون له في هذه الحالة شركة مع المسيح في آلامه.

وفي غير رسائل بطرس الرسول لا نجد الشركة في آلام المسيح إلا عند بولس الرسول، وهو يوضّع أن الآلام التي كان يختبرها القديس بولس مع الكنائس التي كانت تعاني من هذه الآلام عينها كانـــت آلاماً من أجل يسوع المسيح:

- + «كما تكثر آلام المسيح فينا كذلك بالمسيح تكثر تعزيتنا أيضاً.» (٢ كو ١: ٥)
  - + «لأعرفه وقوَّة قيامته وشركة آلامه متشبِّها بموته.» (في ٣: ١٠)
- + «حاملين في الجسد كل حين إماتة الرب يسوع لكي تظهر حياة يسوع أيضاً في حسدنا» (٢كو ٤: ١٠)، حيث ذكرت: «إماتة المسيح» بدلاً من آلامه لأن المسيح تألَّم حتى الموت.

وبولس الرسول احتمل هذه الآلام «من أحل اسمه» حسب ما حاء في (٢كو ٤: ١١): «لأننا نحن الأحياء نُسلَّم دائماً للموت من أحل يسوع لكي تظهر حياة يسوع أيضاً في حسدنا المائت»، وفي (رو ٨: ١٧) ذكر أنه يتألَّم مع المسيح: «إن كنا نتألَّم معه لكي نتمجَّد أيضاً معه»، وأيضاً في (كو ١: ٢٤) قال: «الآن أفرح في آلامي لأحلكم وأكمِّل نقائص شدائد المسيح في حسمي لأجل حسده الذي هو الكنيسة».

وعند القديس بطرس الرسول الشركة في آلام المسيح ليست كلاماً ولا مجرَّد خبرة روحية وإنما آلام حقيقية منبعها الله ولكن نحن الذين نجوزها بمشيئة الله.

وفي الآية (٤: ١٣) يتكلَّم بطرس الرسول عن الشركة مع المسيح في الآلام، أما التطويب الذي جاء في الآية (٤: ١٤) فهو مشابه لما جاء في الأناجيل (مت ٥: ١٠ و ١١). والشركة الفعلية بالآلام مع المسيح تنشئ فرحاً كما جاء في الآية (١٣)، ونحن إذ نحصل على المجد بسبب شركتنا مع المسيح في الآلام، ليس ذلك كجزاء لآلامنا، ولكن من أجل أمانة المسيح وصدقه.

وهذا الثبات والقوَّة المتحصِّلة من الشركة مع المسيح هي آتية من عند المسيح ولها جزاؤها، كما حاءت جاء في (لو ١٢: ٨) أن الاعتراف بالمسيح له جزاؤه أن المسيح يعترف بنا أمام ملائكته، وكما جاءت في (رو ٨: ١٧): «إن كنا نتألَّم معه لكي نتمجَّد أيضاً معه». وكما جاءت في الآية (٥: ١) أن شهادة آلام المسيح تعطي شركة في المجد العتيد.

وبطرس الرسول يحضنا نحن المتألمين في شركة آلام المسيح أن نفرح كفرحنـــا في اســـتعلان بحــــده بابتهاج، وهو فرح النهاية.

### تعريف للآلام من أجل المسيح:

بطرس الرسول يتكلَّم في (١: ٦) وأخيراً في (٤: ١٣ إلخ) عن فرح استعلان المسيح في المستقبل الذي سيحل محل الضيقة الحاضرة، حينما يشرق فجر خلاصنا العتيد. واستعلان محد المسيح (٤: ١٣) سبق أن ذكره في (١: ٧ و١٣) وهو يعني في نفس الوقت استعلان الخلاص الذي يواكبه الفرح المفرط لحياة بلا موت.

وبولس الرسول يصف نفسه كإنسان يختبر الآلام ولكنه يعيش الفرح في كل وقت: «كحزان ونحن دائماً فرحون» (٢كو ٦: ١٠)، وهو يخاطب أهل تسالونيكي ألهم قد تشبَّهوا بالرسل وبالمسيح بواسطة قبولهم الكلمة تحت الآلام بفرح:

- + «وأنتم صرتم متمثّلين بنا وبالرب إذ قبلتم الكلمة في ضيق كثير بفرح الروح القدس.» (1تس 1: ٦) كما يقول عنهم أيضاً:
- + «أنه في اختبار ضيقة شديدة فاض وفور فرحهم وفقرهم العميق لغني سخائهم.» (٢كو ٨: ٢) ولكن الآلام التي نحتملها هنا لا تتناسب مع شركتنا في الخلاص:
  - + «فإين أحسب أن آلام الزمان الحاضر لا تُقاس بالمحد العتيد أن يُستعلن فينا.» (رو ١٨ : ١٨) بل في الحقيقة فإن شركتنا في الإنجيل هي السبب الحقيقي لفرحنا الدائم.
    - وفي رسالة بطرس الرسول الأولى نجد التطويبات المذكورة من أجل المضطهدين:
      - + «إن تألَّمتم من أجل البر فطوباكم.» (١ بط ٣: ١٤)
      - + «إِنْ عُيِّرتم باسم المسيح فطوبي لكم.» (ابط ٤: ١٤)

وهي مقتبسة من قول المسيح نفسه بحسب (مت ٥: ١٠ و١١):

- + «طوبى للمطرودين من أحل البر ... طوبى لكم إذا عيَّروكم وطرودكم وقالوا عليكم كل كلمة شريرة من أحلى كاذبين».
- + «طوباكم إذا أبغضكم الناس وإذا أفرزوكم وعيَّروكم وأخرجوا اسمكم كشرير من أحـــل ابـــن الإنسان.» (لو ٦: ٢٢)

وأساسها الأول في القديم إنما يرجع أيضاً لإشعياء النبي حيث يوصف المسيَّا أنه: «يتعالى ويرتقـــي ويتسامى حدًّا» مع أنه «محتقر ومخذول من الناس رجل أوجاع ومختبر الحزن.» (إش ٥٢: ١٣: ٥٣)

ومثل ذلك كثير في المزامير «الحجر الذي رفضه البناؤون قد صار رأس الزاوية.» (مز ١١٨: ٢٢) والمسيح يُشرك المتألمين مع المساكين في نفس الطوبي لأنهم سيكونون من أعضاء ملكوتـــه كـــأمور وهوبة لهم:

+ «طوبى للمساكين بالروح لأن لهم ملكوت السموات ... طوبى للمطرودين من أجل البر لأن لهم ملكوت السموات.» (مت ٥: ٣ و ١٠)

فتلاميذ المسيح بسبب طردهم من المحتمع وتألمهم وُضعوا تحت عناية النعمة.

وبولس الرسول يقول على نفس النمط:

+ «فقال له تكفيك نعمتي لأن قوَّتي في الضعف تُكمل. فبكل سرور أفتخر بالحري في ضعفاتي لكي تحل عليَّ قوَّة المسيح. لذلك أُسر بالضعفات والشتائم والضرورات والاضطهادات والضيقات لأجل المسيح. لأني حينما أنا ضعيف فحينئذ أنا قوي.» (٢كو ١٢: ٩ و١٠)

كذلك بطرس الرسول يستخدم نفس اللغة رابطًا الآلام بالفرح: 😁

- + «كما اشتركتم في آلام المسيح افرحوا لكي تفرحوا في استعلان بجده أيضاً مبتهجين.» (١بط ٤: ١٣)
- + «الذي به تبتهجون مع أنكم الآن إن كان يجب تحزنون يسيراً بتجارب متنوعة ... وإن كنتم لا ترونه الآن لكن تؤمنون به فتبتهجون بفرح لا يُنطق به ومجيد.» (١بط ١: ٦ و٨)

وكلها امتداد من تطويبات المسيح ووصيته بالفرح في الآلام: ﴿

+ «طوبی لکم إذا عيَّروکم وطردوکم ... افرحوا وتمَلَّلوا لأن أجرکم عظيم في السموات.» (مت ١١ و١٢)

وفي مواضع أخرى في العهد الجديد تُعرَف الآلام مباشرة أنما كسبب للفرح:

- + «وأما هم فذهبوا فرحين من أمام الجمع لألهم حُسبوا مستأهلين أن يُهانوا من أجل اسمــه.» (أع ٥: ٤١)
- + «وقبلتم سلب أمولكم بفرح عالمين في أنفسكم أن لكم مالاً أفضل في السموات وباقياً.» (عب ١٠: ٣٤)
  - حيث يسود الفرح فوق الآلام بسبب الإيمان.

### الطوبي من أجل التألُّم بانسحاق من أجل المسيح:

٤: ١٤ «إِنْ عُيِّرَتُمْ بِاسْمِ الْمَسِيحِ، فَطُوبَى لَكُمْ، لأَنَّ رُوحَ الْمَجْدِ وَاللهِ يَحِلُّ عَلَيْكُمْ. أَمَّا مِنْ جِهَـــتِهِمْ فَيُجَدَّفُ عَلَيْه، وَأَمَّا مِنْ جَهَتَكُمْ فَيُمَجَّدُ».

من أحل فهم هذه الحقيقة يلزم مقدَّماً أن ندرك العلاقة بين الآية (١٣) والآية (١٤) مع أن الاثنين ليسا واحداً. فإن الاضطهاد يأتي بالتعزية حسب الآية (١٣) بسبب الشركة في آلام المسيح، بينما هنا في الآية (١٤) نجد أن التنكيل والتعيير من أحل المسيح جزاؤه هو حلول روح الله والمجد، والنتيجة في الآية (١٤) هي الفرح، بينما تأتي هنا في الآية (١٤) بالطوبي والسعادة. والوعد في الآية (١٣) هي الشركة ليس فقط في آلام المسيح ولكن أيضاً في مستقبل الحياة معه! ولكن هنا في الآية (١٤) فإن الروح يحلّ. وهذان الوعدان يُظهران كيف تتلاقى الآيتان في وصف نفس نصيب المؤمن الذي يتألَّم من أجل المسيح، والنصيب الواحد في الخلاص.

### «إن عُيِّرتم باسم المسيح فطوبي لكم»:

هذا يطابق حوهريًّا ما حاء في (٣: ١٤): بينما في ذلك الموضع يأتي التعبير بصــورة أخــف: «إن تألَّمتم من أجل البر فطوباكم» (٣: ١٤). أما هنا في الآية (١٤) فإنها تقتبس بوضوح نفس الطوبي الأخيرة التي قِالها المسيح كما حاء في إنجيل القديس متى (٥: ١١): «طوبي لكم إذا عيَّروكم ... من أحلي».

وكلمة ''عُيِّرتم'' abuse) overδίζεσθε) لم تأت في رسالة القديس بطرس إلا هنا، وهي كلمة شديدة الوقع، فهي تعييرات تجعل المسيحي غير قادر أن يعيش وسط المحتمع. وقد حساءت في رسسالة رومية (١٥: ٣): «تعييرات معيِّريك وقعت عليَّ». وهذه التعييرات هي التي أقصت المسيح من المحتمع، وهي آية مقتبسة من المزمور (٦٩: ٩).

وقد جاءت هذه الكلمة في سفر العبرانيين هكذا بمعنى الشركة في توضيع المسيح واحتقاره:

- + «حاسباً عار المسيح غني أعظم من حزائل مصر.» (عب ٢١: ٢٦)
  - + «فلنخرج إذن إليه خارج المحلة حاملين عاره.» (عب ١٣: ١٣)

وهذا يحدث الآن لأعضاء الكنيسة باسم المسيخ. كذلك فإن أي مسيحي يُحرم من عضوية المحتمع فهو طوباوي ويحيا حياة الخلاص. مثل هذا الإنسان يحل عليه روح المحد وروح الله في مقابل الإهانـــة والاحتقار، وهكذا يكون الاشتراك في المجد عوض التعيير باسم المسيخ.

وبحسب ما جاء في (٢كو ٣: ١٨): «نتغيَّر إلى تلك الصورة عينها من مجد إلى مجد كما من الرب

الروح»، يكون المجد الآتي من الله هو بالروح وهكذا من خلال الروح، يكون المؤمنون شركاء في المجد العتيد، بل ويكون المجد الحال عليهم مجداً منظوراً في اليوم الأخير:

- + «لكي تكون تزكية إيمانكم وهي أثمن من الذهب القاني مع أنه يُمتحن بالنار توجد للمدح والكرامة والمحد عند استعلان يسوع المسيح.» (١ بط ١: ٧)
  - + «ومتى ظهر رئيس الرعاة تنالون إكليل المحد الذي لا يبلى.» (١ بط ٥: ٤)
  - + «لأن خفة ضيقتنا الوقتية تُنشئ لنا أكثر فأكثر ثقل بحد أبديًّا.» (٢كو ٤: ١٧)
  - + «متى أظهر المسيح حياتنا فحينئذ تظهرون أنتم أيضاً معه في المجد.» (كو ٣: ٤)

وذلك ليس فقط في الآخرة بل وهنا أيضاً كما رُئي استفانوس وهو يُرجم.

والذي قاله القديس بطرس هنا هو تقليذ منحدر من المسيح نفسة:

+ «فمتى أسلموكم فلا تمتموا كيف أو بما تتكلَّمون، لأنكم تُعطَّوْن في تلك الساعة ما تتكلَّمون به، لأن لستم أنتم المتكلِّمين بل روح أبيكم الذي يتكلَّم فيكم.» (مت ١٠: ١٩ و ٢٠) وهكذا يسمح الله أن روحه يحل على أعضاء كنيسته.

لهذا، فإن الوعد بإعطاء الروح ليحل على المعيَّرين باسم المسيح، وعلى الذين يُطلب منهم أن يعطوا سبباً للرجاء الذي فيهم، هو وعد إلهي مصدره هو المسيح نفسه، وقول بطرس الرسول واضـــح: «إن عُيِّرتم باسم المسيح فطوبي لكم لأن روح الله والمجد يحل عليكم» (حسب النص اليوناني).

### التألُّم كمسيحي:

£: ١٥ «فَلاَ يَتَأَلُّمْ أَحَدُكُمْ كَقَاتِلِ، أَوْ سِارِق، أَوْ فَاعِلِ شَوٍّ، أَوْ مُتَدَاخِلٍ فِي أُمُورِ غَيْرَهِ».

هنا نجد رجعة على ما مضى، لأن الوعد في الآية (١٤) إنما يجوز على مَنْ يتألَّم في مجتمعه بسبب أنه مسيحي وليس على كل مَنْ يتألَّم بسبب أمور أحرى، وكما قيل في (٢: ٢٠) من جهة العبيد: «لأنه أي مجد هو إن كنتم تُلطمون مخطئين فتصبرون؟ بل إن كنتم تتألَّمون عاملين الخير فتصبرون فهذا فضل عند الله». هذا يعني أن المسيحي يجب أن يتألَّم فقط من أجل المسيح كما قيد في (٣: ١٧ و ١٨): «لأن تألُّمكم إن شاءت مشيئة الرب وأنتم صانعون خيراً أفضل منه وأنتم صانعون شرًّا، فإن المسيح أيضاً تألَّم مرَّة واحدة من أجل الخطايا، البار من أجل الأثمة، لكي يقرِّبنا إلى الله مُماتاً في الجسد ولكن مُحيًى في الروح».

هنا يوجِّه القديس بطرس النظر إلى ضرورة أن يكون الإنسان بلا لوم ولا يســـتوجب التعـــيير أو

التشهير بسبب سلوكه.

٤: ١٦ «وَلَكِنْ إِنْ كَانَ كَمَسِيحيٍّ، فَلاَ يَخْجَلْ، بَلْ يُمَجُّدُ اللهَ مِنْ هَذَا الْقَبِيلِ».

هنا يبرز سؤال تاريخي: فهل المسيحي قد عوقب لأنه تصرَّف كمسيحي أم لمجرد أنه يتبع فقسط الإيمان المسيحي في مجتمعه؟

فالمسيحيون في عصور الاضطهاد قد عوملوا والهموا وعوقبوا كمجرمين لألهم كانوا يحملون اسسم المسيح، لأن أساس اضطهاد المسيحيين كما جاء في سفر الأعمال وما ذكره بولس الرسول في رسائله، يوضِّح أن الوثنيين كانوا مدَّعين ومتعدِّين على المسيحيين، وكانوا يجسرُّوهم إلى الشسرطة والحساكم. والمعروف عن المسيحيين الأوَّلين ألهم كانوا تحت أنظار المحاكم والشرطة لألهم يتبعون ديانة غرية محيّرة. هذا السلوك كان سائداً في روما وآسيا الصغرى (تركيا الآن). والولايات التي ذكرها بطرس الرسول في رسالته كانت تعامل المسيحيين كمجرمين، وكانوا يعانون التعذيب تحت يد الحكم الروماني وذلك سنة ٦٤ ميلادية، وذلك بشهادة المؤرِّخ بليني. وبعد نيرون جاء تراجان الذي أصدر مرسومه باضطهاد المسيحيين حيث كان الولاة التابعون لنيرون يضطهدون المسيحيين من أجل الاسم!! والاضطهادات الأخرى التي جاءت في الأناجيل كُتبت ما بين ٢٥م وسنة ٨٥م. وإنجيل القديس متى يذكر أن التلاميذ يضطهدون من أجل الاسم (مت ١٠ ا إلخ) ويُحرُّون إلى المحاكم (مت ١٠ ١٧ - ٢٢)، (مر ١٣ ا يضطهدون من أجل الاسم (مت ٢٠ ا ا إلخ) ويُحرُّون إلى المحاكم (مت ١٠ ٢٠ - ٢٢)، (مر ١٣ ا)، (لو ١٦ : ١١ و١١)، (لو ١٣ : ١١ و١١)، (لو ١٣ : ١١ و١١)،

وبطرس الرسول يحض أولاده أن لا يخجلوا من كولهم مسيحيين بل يمجِّدوا الله مسن أحسل هسذا الاسم! وأن الهام وعقاب المجتمع غير المسيحي لا ينبغي أن يخجلنا، والمسيحيون في آسيا الصغرى كانوا يُجرُّون إلى المحاكم بواسطة عساكر نيرون، وقد الهموهم ألهم يكرهون البشرية.

فالمسيحيون عند بطرس الرسول ينبغي أن يفتخروا باسم المسيح لألهم يُعتبرون كشهود للمسيح (١: ١٣).

٤: ١٧ «لألهُ الْوَقْتُ لاِبْتِدَاءِ الْقَضَاءِ مِنْ بَيْتِ اللهِ. فَإِنْ كَانَ أَوَّلاً مِنَّا، فَمَا هِيَ نِهَايَةُ الَّذِينَ لاَ يُطِيعُونَ
 إنجيلَ الله؟».

أي أن الشُّدَّة ستقع أولاً على الكنيسة وأخيراً على الخطاة الذين لا يطيعون إنجيل الله.

يقصد بطرس الرسول أن القضاء أو المحاكمة ستبتدئ بنا، فما هي نهاية الذين لا يطيعون الإنجيل؟ ومــــا هي نهاية سيرتمم؟ ستكون طبعاً محاكمة بلا رحمة تتناسب مع ما هو حادث الآن في اضطهاد المسيحيين!!

هذه الحقيقة لها ما يقابلها عند بولس الرسول في رسالته الثانية لأهل تسالونيكي:

+ «حتى إننا نحن أنفسنا نفتخر بكم في كنائس الله، مسن أجل صبركم وإيمانكم في جميع اضطهاداتكم، والضيقات التي تحتملونها، بَيِّنةً على قضاء الله العادل، أنكم تؤهّلون لملكوت الله الذي لأجله تتألمون أيضاً. إذ هو عادلٌ عند الله أن الذين يضايقونكم يجازيهم ضيقاً. وإياكم الذين تتضايقون راحةً معنا عند استعلان الرب يسوع من السماء مع ملائكة قوّته، في نار لهيب، معطياً نقمة للذين لا يعرفون الله والذين لا يطيعون إنجيل ربنا يسوع المسيح، الذين سيعاقبون بملك أبديً من وجه الرب ومن مجد قوّته، متى جاء ليتمجّد في قديسيه ويُتعجّب منه في جميع المؤمنين.» (٢ تس ١: ٤ - ١٠)

هنا قد يبدو كلام بولس الرسول مختلفاً عما يقوله بطرس الرسول إذ يَعدُ المسيحيين بالراحة بينما يُنبئهم القديس بطرس بالقضاء. ولكن في الحقيقة إن الرعبة التي يصبُّها بطرس الرسول ليست على المسيحيين الأبرار الذين يعيشون بالإنجيل وباستقامة قلب، ولكن على المسندين لا يطبعون الإنجيل ويعاندون الله ووصاياه!!

فلا ننسى قول بطرس الرسول المعزِّي جدًّا في الأصحاح الأول:

+ «أنتم الذين بقوَّة الله محروسون بإيمان لخلاص مستعد أن يُعلن في الزمان الأحــــير، الــــذي بـــه تبتهجون مع أنكم الآن إن كان يجب تُحزنون يسيراً بتحارب متنوعة، لكي تكون تزكية إيمانكم وهي أثمن من الذهب الفاني مع أنه يمتحن بالنار، توجد للمدح والكرامة والمجد عند اســـتعلان يسوع المسيح.» (١ بط ١: ٥٠ - ٧)

٤: ١٨ «وَ"ْإِنْ كَانَ الْبَارُ بِالْجَهْدِ يَخْلُصُ، فَالْفَاجِرُ وَالْخَاطِئُ أَيْنَ يَظْهَرَانِ؟"».

بطرس الرسول يستعير هنا ما جاء في سفر الأمثال (١١: ٣١):

+ «هوذا الصدِّيق يُجازَى في الأرض فكم بالحري الشرير والخاطئ».

وقد أخذها القديس بطرس من السبعينية حرفيًّا.

عاد هنا بطرس الرسول ليذكر الفاجر، أي الذي يعاند الإيمان بالله ولا يطيع الإنجيل، الذي يـــرفض الإنجيل ويعيش عيشة الإباحية.

فإن كانت الدينونة ستجوز على البار وبالجهد يخلص، فالخاطئ الذي ليس له المسيح الشفيع، والفاجر الذي يرفض الإنجيل ولا يعبأ بحياة الإيمان، ماذا سيكون حكمهما؟ هنا الخلاص للبار أو المؤمن بتدخُّل رحمة الله والنعمة، التي سيُحرم منها مَنْ ليس له المسيح كشفيع.

وكلمة «أين يظهران» هي بخصوص الفاجر والخاطئ، سؤال إجابته المضمرة: سيُطرحون بعيداً عن الله الذي لا يؤمنون به ويجدفون عليه:

+ «ثم يقول أيضاً للذين على اليسار: اذهبوا عني يا ملاعين إلى النار الأبدية المعدَّة لإبليس وملائكته ... فيمضي هؤلاء إلى عذاب أبدي والأبرار إلى حياة أبدية.» (مت ٢٥: ٤١ و٤٦)

+ «وكل مَنْ لم يوجد مكتوباً في سفر الحياة طُرح في بحيرة النار.» (رؤ ٢٠: ١٥)

فنحن الذين نمسك بالمسيح وكلمة الإنجيل فبالجهد نخلص: «لأن كل حسد كعشب، وكلَّ محسد الإنسان كزهر عشب، العشب يبس وزهره سقط، وأما كلمة الرب فتثبت إلى الأبد. وهذه هي الكلمة التي بُشِّرتُم بما (الإنجيل).» (ابط ١: ٢٤ و٢٥)

٤: ١٩ «فَإِذاً، الَّذِينَ يَتَأَلَّمُونَ بِحَسَبِ مَشْيئةِ اللهِ، فَلْيَسْتَوْدِعُوا أَلْفُسَهُمْ، كَمَا لِخَالِقِ أَمِينٍ، فِي عَمَــلِ الْخَيْرِ».

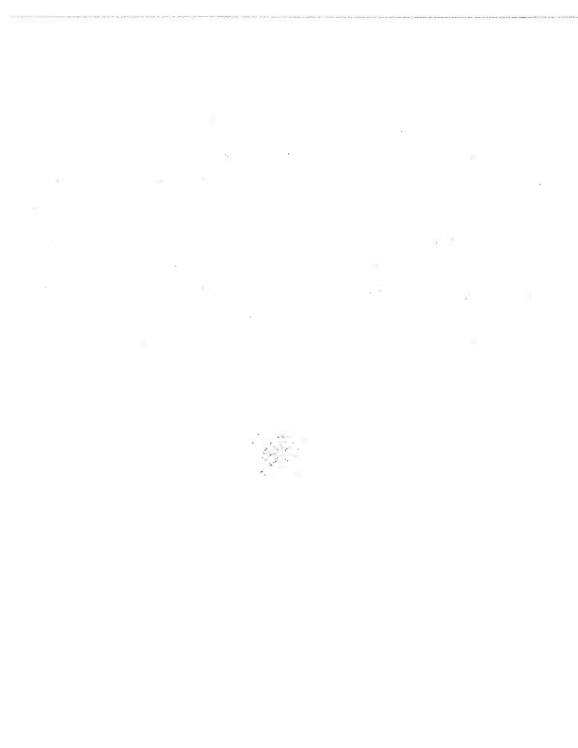
هكذا يعود بطرس الرسول ويمسح الدمع من عيوننا بعد أن أدخل الرعب في قلوبنا.

هاية تسلسل المعنى من الآية (١٧) إلى هنا يدور حول الآلام التي تأتي من الجماعة المحيطة وذلك بالاضطهاد السافر على أيدي عساكر الرومان، حينما تقع المحاصرة ويتم القبض فجأة دون أي سبب، بل وبالأكثر أثناء الصلاة والعبادة حيث يكون ضمير الإنسان خالياً من أي انتظار للهجوم، بل ويكون داعياً باسم الله طالباً سرعة الجيء للمعونة، فعلى المؤمنين أن يسلموا أرواحهم للخالق الأمين على ماخلق، والصادق في كل وعوده، مطمئنين أنه حتماً سيأتي بالنجاة، أو حتى على أقل تقدير سيعطيهم القدرة على الاحتمال، واثقين أن هذا الألم سيكون بحسب وعده جزءاً من جهادنا، وأن النعمة لابد ستكون حاضرة، لأننا حينما نتألم بحسب مشيئة الله نكون منتظرين عناية الرب، لأن الأمر حينما يُسلّم بشري، ولكنه أبو الأرواح الذي يعرف كيف يسند المكلومين بقوة.

فنحن تحت نعمة وبصيرة إلهية لا تخطئ الميعاد، فإن الذي يسوسنا هو قضاء الله ونعمته. فنعمــة الله تحيط بالمؤمن الواقع في الضيق كما بيد عليا، لذلك حتماً يحل الصبر. فليرفع المتألم قلبه نحو الحالق الأمين الذي ينتشل المخلوق من ضغطته. فخالقنا أمين لا يغفل ولا ينام، وفي الضيقات وُجِدَ شــديداً (مــز 1٤١: ٤، ٤٦: ١).

وبطرس الرسول هو الوحيد في العهد الجديد الذي يدعو الله بالخالق الأمين، فهو أمين في العنايسة بخليقته: «مُلقين كل همّكم عليه لأنه هو يعتني بكم» (١ بط ٥: ٧). فالله هو الخالق الأمين على خلقته ويعرف كيف ينجيها من الهلاك. وأمانة الخالق ترد حتماً على أمانة المخلوق!! وقسد ارتبط الخسالق بالأمناء من خليقته بعهود ووعود هو حتماً أمين عليها. وأمانة الله نحونا هي أساس إيماننا، وأمانتنا نحوه وتسليم الروح لخالقها يعطي الإنسان في الحال إحساساً بالراحة وانتظار المعونة الحتمية. فالرب قريب وعجيب هو: «ويُدعى اسمه عجيباً!!» (إش ٩: ٦)





# الأصحاح الخامس

### الأصحاح الخامس

رسالة إلى شيوخ الكنيسة، أي إلى الكهنة (٥: ١ - ٤):

٥: ١ «أَطْلُبُ إِلَى الشَّيُوخِ الَّذِينَ بَيْنَكُمْ، أَنَا الشَّيْخَ رَفِيقَهُمْ، وَالشَّاهِدَ لآلاَمِ الْمَسِيحِ، وَشَرِيكَ الْمَجْدِ الْعَتيد أَنْ يُعْلَنَ».

ولو أن بداية الأصحاح الخامس تبدو منفصلة عن الكلام السابق الذي كان مختصاً بالآلام، إذ يبدأ هنا بطرس الرسول رسالته للشيوخ أي الكبار في الكنيسة وبلغتنا نحن ''الكهنة''، لكن لا تزال نغمـــة الآلام ترن في أقواله، فهو شاهد لآلام المسيح وشريك المحد العتيد أن يُعلن.

وهو يكتب إلى شيوخ الكنيسة باعتباره رفيق عمل ومسئولية ورسالة. فهو يكتب من أعماق خبرته ونعمة الله التي عليه، ومن داخل آلام واضطهادات لا حصر لها يجعلها أسمى خبراته وأعماله في المسيح. ومن جهة مكانته في الكنيسة الأولى فبطرس الرسول يُحسب أب آباء، فهو أول مَنْ اختساره السرب لبشارة الأمم، وأول مَنْ خدم بالروح القدس يوم الخمسين وقاد الكنيسة كلها وفتح طريسق الخدمسة الرسولية لتكميل رسالة المسيح.

فنحن نستقبل اليوم رسالة بطرس الرسول للشيوخ كرسالة مباشرة لرحال الكنيسة في كل زمان ومكان، من رسول متمرِّس في الشهادة للمسيح وفاتح لطريق الخدمة. يعطينا أول درس في الشهادة لآلام المسيح ولو من بعد ألفي سنة، أما هو فكان شاهداً من أول يوم، فشهادته لا يزال فيها رائحة دم المسيح تعطرها، وبما يثبت فعلاً أن المسيح هو هو أمس واليوم وإلى الأبد، حاملاً جروحه وصليبه وآلامه، التي هي الواسطة الوحيدة للسير في طريق السماء الذي افتتحه المسيح حديثاً بجسده، وبدمه أعطانا إمكانية الدخول إلى الأقداس.

وإصرار القديس بطرس على ذكر مؤهلاته التي تؤهّله لمخاطبة رجال الكنيسة ورعيتها، أي أنه «الشاهد لآلام المسيح وشريك المحد العتيد أن يُعلن»، يفتح أعيننا لفهم المؤهلات التي تؤهّلنا أن نكون أبناءه في المسيح في كنيسته، كباراً كنا أو صغاراً، فنحن مدعوو بطرس الرسول لتكميل مؤهلاته في الشهادة لآلام المسيح، المؤهلة لشركة المجد العتيد أن يكون.

وشركة الآلام حسب مفهوم القديس بطرس هي احتمال «البلوى المحرقة» (٤: ١٢) أي الاختبــــار بالنار حسب الترجمة الصحيحة، واحتمال التعيير باسم المسيح سرًّا وعلنًا. التعيير الذي يبلغ مســــتوى الإيذاء في العمل وفي الرزق وفي التعليم وكل نواحي الحياة الاحتماعية. لأن كل تعيير إن كان مؤذيـــــًا للحسد أو للنفس فهو تعيير صحيح يمكن أن يدخل ضمن «تعييرات معيريك وقعت علميّ» (رو ١٥: ٣). أي أن التعييرات البشرية كلها التي وقعت على المسيحيين قد وقعت على كتف المسيح وهو يحملها على الصليب كمؤهلات الخلاص.

وإن كانت أقوال بطرس الرسول هنا خاصة برجال الكنيسة ولكن تخصنا في الصميم، لأن رجسال الكنيسة لهم معيارهم في الآلام مضاعف، أما معيار الآلام الواقعة علينا فهو يتناسب وموقفنا في الحدمة. فرجال الكنيسة يتحمّلون التعيير من أجل المسبح ومن أجلنا، فنيرهم ثقيل وشركتهم في الجحد أكثر فالرعاة يحملون همّ الرعية فوق همهم. والحامل لصفة رجل الكنيسة الأول – والكاهن بلغتنا – مُطالب أن يكون خادماً رسولياً، فهو يحمل خدمة رسول كبطرس الرسول نفسه. فهو رسول المسيح المُرسل لقيادة الرعية. فهو بالتسلسل الرسولي الآبائي شاهد لآلام المسيح، ومدعو لشركة المجد العتيد أن يكون، وهي مؤهلات مربوطة الآن بالإنجيل، فالحامل لإنجيل المسبح شاهد بمقتضى الإنجيل لآلام المسيح إن كان حقًا يدركها، وهو يعظ بها شارحاً ومبرهناً بالروح على شهادته جاعلاً حق المسيح معلناً كرسول.

فالشهادة لآلام المسيح تُعلَن حقًا بلغة آلامنا التي نعانيها، لأن هذه هي الشركة في آلام المسيح السيق وحدها تؤهل لشركة المجدد العتيد أن يكون، وإن كان كل الكنيسة بكبيرها وصغيرها يلزم أن يكون شاهداً لآلام المسيح لتُحسب كنيسة الله الحي وحسده المقدَّس، ملء الذي يملأ الكل في الكل.

٥: ٢ «ارْعَوْا رَعِيَّةَ اللهِ الَّتِي بَيْنَكُمْ نُظَاراً، لاَ عَنْ اضْطِرَارِ بَلْ بِالاخْتِيارِ، وَلاَ لَرِبْحٍ قَبِيحٍ بَلْ بِنَشَاط».
 هنا يعطي القديس بطرس الشيوخ أو الكهنة في الكنيسة صفتين كرعاة ونظار. وكل منهما تعطي الكاهن محيطاً حديداً لرسالته كراعٍ وناظر، وهما يجمعان معنى الخدمة الروحية على مستوى الرعية ومن الكاهن محيطاً حديداً لرسالته كراعٍ وناظر، وهما يجمعان معنى الخدمة الروحية على مستوى الرعية ومن

الحالف عيف جنديد. فوقها<sup>(۱)</sup> كمن يجمع القطيع في حضّنه.

والأمر الذي يعطيه القديس بطرس في «ارعوا» يُفهم منه إحاطة الشعب من جهتين: جهة السائرين في الطريق، وجهة الذين فلتوا بعيداً في التيه أي الخارجين عن روح القطيع. فالراعي مسئول عن الداخل والخارج وإن لزم الأمر فهو يترك التسعة والتسعين ويجري وراء الضال حتى يصير القطيع ١٠٠ %. والجري وراء الضال أصعب من حدمة التسعة والتسعين، ويحتاج إلى سرعة وشـــجاعة وإقـــدام وروح

<sup>(</sup>١) كلمة «نُظَّاراً» جاءت في اليونانية ἐπισκοποῦντες وهي تعني في أصلها اللغوي ''ناظرين من فوق''.

أبوي صادق. ويكفي راعي الكنيسة أنه يأخذ وظيفة الراعي الأعظم وراعي الرعاة يســـوع المســيح. فالرعاية الصحيحة لاهوتية هي، بل وأرفع وظيفة يتقلَّدها إنسان!

وحدمة الراعي روحية هي، فبالروح يستطيع الكاهن أن يتحمَّل وظيفة الراعي، لأن خدمة الفرد في الرعية روحية هي وليست حسدية، فالراعي راعي أرواح لا أحساد. لذلك يسهل على الراعي الروحاني أن ينتشل الضال لأنه عمل يحتاج إلى موهبة "خارزما". فروح الفرد الضال هي الضالة وليس حسده. كذلك بقية الأفراد في الرعية يحتاجون إلى غذاء روحي لا حسدي، وإنعاش روحي بروح الله. فبدون تدخُّل الروح في الكلام تقف الخدمة فوراً. فالراعي يرعى أرواحاً وليس أحساداً، والراعي كما قلنا لفظ مأخوذ من وظيفة المسيح كراع. فالرعاية سماوية هي وليست أرضية حيث تُنظَّم الكنيسة بالروح وليس حسب قوانين وضعية، وكل فرد في الرعية يلزم أن ينضبط بالروح حتى تسير الرعية معساً في طريست الرب. وما من قوة بشرية أو مهارة ما تستطيع أن تجعل الكنيسة تسير معاً في طريق واحد هو طريسق الرب، فلابد من عطية روحية يلجأ إليها الكاهن لأن الخارزما (أي الموهبة) هي من حق الراعي الصالح. فإن طلبها بدموع يجدها ويأخذها بروح المسيح الراعي الأعظم، وبالاجتهاد الروحي بدموع وركسوع وتذلُّل يسير القطيع وراء المسيح:

+ «لذلك اسهروا متذكّرين أي ثلاث سنين ليلاً ولهاراً لم أفتر عن أن أنذر بدموع كل واحـــد.» (أع ٢٠: ٣١)

أيها الرعاة انظروا وعوا: بدون روح الله لا توجد رعاية، وبدون دموع الراعي تفسد الرعية. الراعي مسئول بالروح عن رعيته!!

فلكي تبقى الرعية في الإيمان لا يمكن ذلك إلا إذا كانت الحدمة مربوطة بالمسيح رأساً عن طريسق روح الكاهن ودموعه: «لأنكم كنتم كخراف ضالة ولكنكم رجعتم الآن إلى راعي نفوسكم وأسقفها.» (١ بط ٢: ٢٠)

#### «لا عن اضطرار بل بالاختيار»:

بمعنى أن المدعو للرعاية يلزم أن يضع نفسه تماماً وكليًّا تحت أمر الله واحتياره لأن العمل يخصُّه. إنه عمل الله أولاً وآخراً. فالله لابد أن يكون صاحب الاحتيار وليس لأحد أن يفرض سلطانه ويوجِّه الآخرين حسب رأيه وشهوته أو سلطانه.

فبطرس الرسول سبق في الأصحاح الرابع من رسالته أن وضع أساس الخدمة الروحية هكذا:

+ «ليكن كل واحد بحسب ما أخذ موهبة يخدم بها بعضكم بعضاً كوكلاء صالحين على نعمة الله المتنوعة.» (ابط ٤: ١٠)

فالحدمة الروحية التي يسوقها روح المحبة هي لغة يفهمها الشعب ويخضع لها، أما الحدمة بدون محبة فكما يقول بولس الرسول تصير «نحاساً يطن أو صنحاً يرن.» (١كو ١٣: ١)

#### «ولا لربح قبيح بل بنشاط»:

هذا التوحيه الروحي الحقيقي إنما يقوِّي الدعوة إلى حمل الرعاية عن احتيار. والربح القبيح هو الغطاء الذي يغطِّي به الراعي نفسه لكي لا تظهر عورته أنه حال من حدمة الزوح أو عدم الخارزما. وبالربح القبيح تختفي الخدمة الروحية. وقول القديس بطرس «ربح قبيح» لأننا هنا بصدد الخدمة الروحيسة للراعي الصالح، فالالتفات إلى المال أو المنفعة الجسدية ترفع يد الروح القدس عن الكاهن ليكهن بنفسه أو بصوته لا بروحه.

لذلك يلزم على القائمين على الكنيسة أن يسدُّوا أعواز الراعي من كل وحه حتى لا يكون له حاجة إلى المال، لأن الخدمة الروحية لا تحتمل تدخُّل المال وإلاَّ تتوقف عن أن تكون رعاية بالروح (مت ١٠. ١٠ كو ٩: ٧ و١٢).

ونقول متأكدين إنه لا يوجد إنسان قادر أن يقنع الراعي أنه قد دخل في الربح القبيح إلا الـــروح القدس الذي يخدم به، فإذا لم يردعه الروح فلا رادع له أبداً.

# ٥: ٣ «وَلا كَمَنْ يَسُودُ عَلَى الأَنْصِبَة، بَلْ صَائرِينَ أَمْنلَةً للرَّعِيَّة».

بمعنى أن لا يأخذ ما ليس له، ولا يفرض نفسه على الآخرين، ولا يتعالى طالباً أن يكون كبيراً وأولاً في كل شيء.

والقديس مرقس قدَّم لنا قولاً للمسيح مباشراً: «لأن ابن الإنسان أيضاً لم يأت ليُحدَم بل ليخدم وليبذل نفسه فدية عن كثيرين» (مر ١٠: ٥٥). ويأتي قبل هذه الآية ما تسبَّب فيها: «فلا يكون هذا فيكم. بل مَنْ أراد أن يصير فيكم عظيماً يكون لكم خادماً، ومَنْ أراد أن يصير فيكم أولاً يكون للجميع عبداً.» (مر ١٠: ٤٣ و٤٤)

وبولس الرسول أخذها وبلورها هكذا: «كونوا متمثّلين بي كما أنا أيضاً بالمسيح» (١كو ١١:١)، وكما جاء في (١تس ١: ٦): «وأنتم صرتم متمثّلين بنا وبالرب، إذ قبلتم الكلمة في ضيق كثير، بفرح

الروح القدس».

وجاء في رسالة القديس بطرس الرسول بعد الآية التي نشرحها النتيجة المباشرة لهذا الاتضاع الإلهي: «ومتى ظهر رئيس الرعاة تنالون إكليل المجد الذي لا يَبْلَى.» (١بط ٥: ٤)

صعب حدًّا على الكاهن اليوم أن يكون متواضعاً ويخدم أولاده بالروح خدمة العبد للسيد ولسيس السيد للعبد، لذلك يشد المسيح أزر الكهنة أي الرعاة المتواضعين فقط، الذي هو المثال الأعلى للراعي والكاهن والخادم في الكنيسة وهو صاحب الدعوة في الرعاية والكهنوت، الذي له أن يضع ويرفع. وبطرس الرسول في اتضاعه، هذا يقدِّم نفسه مثلاً للرعاة إخوته.

٥: ٤ «وَمَتَى ظَهَرَ رَئِيسُ الرُّعَاةِ تَنَالُونَ إِكْلِيلَ الْمَجْدِ الَّذِي لاَ يَبْلَى».

«رئيس الرعاة»:

بطرس الرسول يقولها لأنها كانت سائدة في الأيام الأولى: «وإله السلام الذي أقام من الأموات راعي الحراف العظيم ربنا يسوع بدم العهد الأبدي» (عب ١٣: ٢٠)، التي تُحسب لؤلؤة في وسط الرسائل وهي مأخوذة من الأناجيل (يو ١٠: ١١)، لأنه ليس لها مثيل في الرسائل إلا عند القديس بطرس (٢: ٢٥، ٥: ٤). وقد قالها بحروفها الكبير في الأنبياء إشعياء:

+ «أين الذي أصعد من البحر راعي خرافه، أين الذي وضع فيهم روحه القدوس؟» (إش ٦٣: ١١ حسب السبعينية)

والمسيح سيأتي قريباً كرئيس للرعاة ليطلب الرعية من أيدي الرعاة الأمناء الدين حفظ وا أرواح الرعية لحسابه وليس لحسابهم.

#### «إكليل المجد الذي لا يَبْلَى»:

هذا الجزاء الأخير للإيمان الكامل:

- + «قد حاهدت الجهاد الحسن، أكملت السعي، حفظت الإيمان، وأحيراً قد وُضِعَ لي إكليل السبر الذي يهبه لي في ذلك اليوم الرب الديَّان العادل، وليس لي فقط بل لجميع الذين يحبون ظهــوره أيضاً.» (٢ تي ٤: ٧ و ٨)
- + «طوبى للرجل الذي يحتمل التحربة. لأنه إذا تزكّى ينال إكليل الحياة الذي وعد به الرب للذين يحبونه.» (يع ١: ١٢)

+ «وكل مَنْ يجاهد يضبط نفسه في كل شيء. أما أولئك فلكي يأحذوا إكليلاً يفنى وأمـــا نحـــن فإكليلاً لا يفنى.» (١كو ٩: ٢٥)

بمعنى شركة المحد التي ينالها الرعاة الأمناء عن حدارة كرعاة أمام الراعي الأعظم وهي التي أخسذها بطرس الرسول مقدَّماً: «وشريك المحد العتيد أن يُعلن» (٥: ١)، والتي سيأخذها كل مَنْ تعذَّبوا وتألَّموا شديداً مثل المسيح.

فالكل سينال الخلاص، نعم، ولكن ستوجد درجات في إعلان المجد العتيد الذي هو شــركة بحـــد المسيح كما أن نجماً يمتاز عن نجم في المجد (١ كو ١٥: ٤١).

والإكليل «لا يبلي» بمعنى أنه لن يفسد أو يُخلع من الرأس، بل هو يبقى إلى الأبد لتمجيد الخـــالق الذي تمجَّد بالمجد الأعلى.

٥: ٥ «كَذَلِكَ أَيُّهَا الأَحْدَاثُ، اخْضَعُوا لِلشُّيُوخِ، وَكُونُوا جَمِيعاً خَاضِعِينَ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ، وتَسَـــرْبَلُوا بِالتَّوَاضُع، لأَنَّ: "الله يُقَاوِمُ الْمُسْتَكْبِرِينَ، وأمَّا الْمُتَوَاضِعُونَ فَيُغَطِيهِمْ نِعْمَةً"».

#### «كذلك أيها الأحداث اخضعوا للشيوخ»:

أي بالمثل كما قلت للرعاة عن رعايتهم أقول لكم أنتم الرعية عن علاقتكم بالرعاة. فالراعي يكون أميناً على الرعية التي تقدِّم نفسها للراعي في طاعة البنوَّة ليتقبَّلوا من الراعي الروح وما يشير به الروح. وهؤلاء الأحداث هم مع الراعي يكوِّنون الكنيسة التي هي حسد المسيح. هؤلاء الأحداث في القامسة يخاطبهم القديس يوحنا قائلاً: «أكتب إليكم أيها الأحداث لأنكم قد غلبتم الشرير» (١يسو ٢: ١٣). والأحداث في الكنيسة بحسب ترتيب القامة الروحية هم الفئة التي تتبع الكاهن مباشرة، فهم قسوام الكنيسة الذي عليه تقوم لأنهم خدام أقوياء بالنعمة قد غلبوا الشرير ووقفوا يحاربون من أجل السرب، رحالاً ونساءً، أرامل وشمامسة، شبَّاناً وحدثات، خاضعين للشيوخ في ترتيبهم الكنسي.

وهنا يحض بطرس الرسول على الطاعة للرعاة والخدَّام. ولا يجوز ادعاء الروحانيين من الشعب أن يتعالوا على الكاهن، بل الخضوع هو أساس الروحانية، فالكل حاضع للكاهن الواحد ولبعضهم البعض:

+ «كي تخضعوا أنتم أيضاً لمثل هؤلاء وكل مَنْ يعمل معهم ويتعب.» (اكو ١٦:١٦)

«كونوا جميعاً خاضعين بعضكم لبعض، وتسربلوا بالتواضع، لأن الله يقاوم المستكبرين، وأما المتواضعون فيعطيهم نعمة»:

الآن يقول بطرس الرسول كلمة للجميع، فليس في الكنيسة أقطاب، فالكـــل واحـــد في المســيح، متواضعين تحت يده العالية. وهذه الوصية جاءت بحروفها في رسالة بولس الرسول لأهـــل أفســس: «خاضعين بعضكم لبعض.» (أف ٥: ٢١)

هذا هو ناموس الكنيسة والمسيح، فالخضوع كل واحد للآخر هو خضوع كلّي للمسيح الذي من أجله تأتي النعمة على الكنيسة والشعب.

وكلمة «تسربلوا» تفيد لبس ثوب واحد بلون واحد للجماعة، عليه قد نُقشت كلمة: التواضع للمسيح:

+ «فالبسوا كمختاري الله القديسين المحبوبين أحشاء رأفات ولطفاً وتواضعاً ووداعة وطول أناة.» (كو ٣: ١٢)

ويُلاحَظ هنا أنه تكلم عن لبس أحشاء الرأفات والتواضع كنتيجة للبس الإنسان الجديد (كو ٣: ١٠).

و «تسربلوا» تفيد أن يلبس الإنسان ثوباً ملتصقاً بجسمه كأساس لارتداء بقية الملابس، بمعسى أن التواضع هو ثوب الإنسان الجديد الذي لا يُخلع أبداً. فهو رداء الجماعة كلها بشكل واحد بنوع التبعية للمسيح يسوع. وبماذا يتكوَّن هذا الاتضاع؟

الكلمة في اللغة اليونانية وكما جاءت في الأدب اليوناني تعني أن يكون الإنسان متواضعاً بذهنيسة العبد الذي يشعر أنه غير مستحق للعتق، ولا أن يكون حرَّا، هذا الشرح بحسب العلامة جروندمان . W. Grundman فالتواضع هو أساس بالنسبة للمسيحي باعتباره أنه مُشتَرَى للمسيح والله وليس ملكاً لنفسه، فقد كنَّا "مُباعين تحت الخطية" (رو ٧: ١٤) وقد اشترانا الله بواسطة المسيح مسن العبوديسة للشيطان بدم ابنه يسوع المسيح: «لستم لأنفسكم، لأنكم قد اشتُريتم بثمن» (١كو ٦: ١٩ و ٢٠). لذلك صرنا بالضرورة نتعلَّم التواضع من المسيح: «تعلَّموا مني لأني وديع ومتواضع القلسب. فتحدوا راحة لنفوسكم لأن نيري هيِّن وحملي خفيف.» (مت ١١: ٢٩ و ٣٠)

وبولس الرسول يعرِّي نفسه من البر فيظهر في غاية الاتضاع قائلاً:

+ «وليس لي برِّي الذي من الناموس بل الذي بإيمان المسيح، البر الذي من الله بالإيمان.» (في ٣: ٩)

ويبلغ بولس الرسول أقصى تعريفه لتواضع المسيح في رسالته لأهل فيلبي:

+ «فليكن فيكم هذا الفكر الذي في المسيح يسوع أيضاً، الذي إذ كان في صورة الله لم يحسب خلسة أن يكون معادلاً لله، لكنه أخلى نفسه آخذاً صورة عبد صائراً في شبه الناس. وإذ وُجِدَ في الهيئة كإنسان وضع نفسه وأطاع حتى الموت موت الصليب.» (في ٢: ٥ - ٨)

وهذا الوصف لتواضع المسيح تدعِّمه كلمات المسيح نفسه للاثني عشر:

+ «فدعاهم يسوع وقال لهم: أنتم تعلمون أن الذين يُحسبون رؤساء الأممم يسودولهم وأن عظماءهم يتسلطون عليهم. فلا يكون هكذا فيكم. بل مَنْ أراد أن يصير فيكم عظيماً يكون لكم خادماً. ومَنْ أراد أن يصير فيكم أولاً يكون للجميع عبداً. لأن ابن الإنسان لم يأت ليُخدم بل ليخدم وليبذل نفسه فدية عن كثيرين.» (مر ١٠: ٤٢ – ٤٥)

وجاءت شديدة الوضوح في (أع ٨: ٣٣): «في تواضعه انتُزع قضاؤه».

وقد ربط بطرس الرسول التواضع بالنعمة الإلهية، وقد استقى لغته من سفر الأمثال:

+ «كما أنه يستهزئ بالمستهزئين هكذا يعطي نعمة للمتواضعين.» (أم ٣: ٣٤)

والمتكبِّر يعادي الناس، ويرتفع فوق الإنجيل، ولا يقبل أن يكون ثانياً بل أولاً في كل شيء. وهو لا يدري أنه يسير في طريق العدو المؤدِّي إلى الهاوية. فهو إذ يترفَّع على الإنجيل يعادي الله، والله يعاديه.

لكن المتواضع يأخذ نعمة. ويلاحظ أن التواضع لا يُحازَى كفضيلة! أو كأن المتواضع يستحق شيئًا مقابل أنه يحط من نفسه، بل التواضع يقبل النعمة بجانًا، ومن أجل الرحمة التي يعامل بحسا الضعفاء والمساكين، لأن المتواضع رحوم رحمةً كأنها من الله. والمتواضع يشعر أنه يحيا معتمداً على رحمة الله!! ويقبل الإهانة كتوضيع من الله، والكل يتعدَّى عليه وهو لا يتعدَّى على أحد.

# ٥: ٣ ﴿ فَتَوَاضَعُوا تَحْتَ يَدِ اللهِ الْقَوِيَّةِ لِكَيْ يَرْفَعَكُمْ فِي حِينهِ ».

وهكذا ينتهي القديس بطرس من تعليمه فيما يخص الحياة بتواضع في وسط الجماعة، ينتهي بكلمــة بخصوص هذا الأمر ترتقي بكل ما مضى، لأنها ترفعه إلى التعامل مع الله مباشرة. فالذي يريد أن يسلك بالتواضع في وسط الجماعة يجب أن يكون ملتفتاً أولاً إلى الله صاحب اليد العالية الذي يرفع ويُخفض. والذي يريد أن يرى الخلاص فليتضع تحت يد الله العالية كقول إشعياء النبي الذي أورده القديس لوقا: «كل حبل ينحفض ... ويبصر كل بشر خلاص الله» (لو ٣: ٥ و٦). وقد قالها السيد المسيح في إنجيل

القديس متى: «فمَنْ وضع نفسه مثل هذا الولد فهو الأعظم في ملكوت الله» (مت ١٨: ٤). فالتواضع بهذا المعنى يشمل ضمناً بساطة القلب وتصديق كل شيء وأن يرجو الإنسان كل شيء، ويخدم كل إنسان ويضع نفسه تحت كل من هو أكبر منه بلا شعور منه أنه يتضع، ولكن التواضع يأتيه تلقائياً. حينئذ يكون التواضع بلا مراءاة ولكن من إحساس صادق داخلي بتلقائية الطفولة. والذي يتعالى فوق المتواضع يكون ردَّه: «أجاب يسوع لم يكن لك عليَّ سلطان البتَّة لو لم تكون قد أعطيت من فوق.» (يو ١٩: ١١)

والتواضع تحت يد الله العالية جزاؤه الارتفاع أو الرفعة في الآخرة. وكل الآباء أخذوا في الحض على التواضع معتمدين على ما قاله المسيح نفسه في الأناجيل: «لأن كل من يرفع نفسه يتضع ومَنْ يضع نفسه يرتفع» (لو ١٤: ١١)، (راجع: مت: ٢٣: ١٢، لو ١٨: ١٤). والوعد بارتفاع المتواضع يؤكِّده ارتفاع المسيح كمتواضع: «لذلك رفَّعه الله أيضاً.» (في ٢: ٩)

# ٥: ٧ «مُلْقِينَ كُلُّ هَمِّكُمْ عَلَيْهِ لِأَنَّهُ هُوَ يَعْتَنِي بِكُمْ».

لاحظ أن القديس بطرس يواجه الجماعة المضغوط عليها من مجتمع معاد واضطهاد. هنا الحياة كلها خوف ورعبة وانتظار الموت في كل لحظة مع تقبُّل الإهانات والتعيير، لذلك هي حياة كلها همّ. لذلك يحضّهم القديس بطرس بلسان المسيح أن يلقوا كل همّهم عليه لأنه هو يعتني بهم. وفي موضع آخر يقول الكتاب: «لا تحتموا بشيء بل في كل شيء بالصلاة والدعاء مع الشكر لتُعلم طلباتكم لدى الله» (في ع: ٦)، لأن الصلاة تحدِّئ الروح وتعطي راحة للنفس، وهذه الوصايا مُستقاة من قول المسيح نفسه: «لذلك أقول لكم لا تحتموا لحياتكم بما تأكلون وبما تشربون. ولا لأحسادكم بما تلبسون ... فلا تحتموا للغد، لأن الغد يهتم بما لنفسه ...» (مت ٦: ٢٥ و ٣٤)

والكلمة اليونانية التي تُرجمت هنا بــ "الهمّ" تحمل معنى الارتباك، فالهمُّ يؤدِّي إلى الارتباك.

ووصية بطرس الرسول: «ملقين كل همكم عليه» تقابلها دعوة المسيح «احملوا نيري علميكم ... فتجدوا راحة لنفوسكم، لأن نيري هين وحملي خفيف» (مت ١١: ٢٩ و٣٠). وأما الإنسان الملي يحمل الهموم فيؤخذ عليه أنه يتجاهل هذه الحقيقة: «لأنه هو يعتني بكم». يكفي الإنسان أن يمتلئ شعوره بأن الله هو المُعتنى بنا: «لأن أباكم السماوي يعلم أنكم تحتاجون إلى هذه كلها.» (مت ٢: ٣٢)

وبولس الرسول إذ يعلم أن المخاوف محيطة به، يمسك في الله «الذي يقـــيم الأمـــوات»، وهكـــذا استطاع القديس بولس أن يعطي التشكرات لله من أجل حفظه إياه: «فإننا لا نريد أن تجهلـــوا أيهــــا الإخوة من جهة ضيقتنا التي أصابتنا في آسيا (نفس المنطقة التي أرسل إليها بطرس الرسول رسالته معزيًّا) أنَّنا تثقَّلنا حدًّا فوق الطاقة حتى أيسنا من الحياة أيضاً. لكن كان لنا في أنفسنا حكم الموت لكي لا نكون متكلين على أنفسنا بل على الله الذي يقيم الأموات. الذي نجانا من موت مثل هذا وهو ينجِّي، الذي لنا رجاء فيه أنه سينجِّي أيضاً فيما بعد.» (٢كو ١٠ / ١٠)

والذي يقوله بولس الرسول هنا هو جزء قليل مما يعمله الله فينا. وطرح الخوف هام حسدًّا لكي يتدخَّل الله، فالله يعمل في وسط الإيمان والرجاء، فإذا أتت الضيقة علينا فإننا بالإيمان نستطيع أن نتخلَّص من الخوف. فإما تلقينا التجربة في حضن الله أو ترمينا بعيداً عن الله! ونحن لا نخضع للتجربة بل نقاوم ماسكين بيد الله.

# ٥: ٨ «أُصْحُوا وَاسْهَرُوا. لأَنَّ إِبْلِيسَ خَصْمَكُمْ كَأْسَدِ زَائِرٍ، يَجُولُ مُلْتَمِساً مَنْ يَبْتَلِعُهُ هُوَ».

سبق أن أشار القديس بطرس إلى هذه المحنة في (١ بط ١: ٦ و٤: ١٢). فعندما يُصاب الإنسان بتحربة فإن كان الله يقيس طولها وعرضها بيد تتدخل عند الضرورة، فإنه يلزم أن نعلم أن إبليس هـو صانعها. وأيوب الصدِّيق مثلٌ هام لذلك. والحُقيقة أن التجارب إنما تأتي على الأبرار والأمناء لأن سببها الرئيسي هو مقاومة إبليس لله، وتدخُّل إبليس إنما يكون بقدر يحدِّده الله.

لذلك يحضنا الله بفم بطرس الرسول أن نكون صاحين لأنفسنا حتى لا يباغتنا الشرير بسبب تهاوننا أو كسلنا أو توانينا، لأن العدو يفتِّش علينا طالباً مدخلاً لعمله الشرير. وبطرس الرسول يصفه بالأسد الزائر، يمعنى أنه مفترس لا يرحم ومستعد لمنازلة أولاد الله حتى الموت. وهنا ينبِّهنا القديس بطرس أكثر من أي رسول آخر، فهو يشدِّد جدًّا على الصحو والصبر والاحتمال، هذه كلها معاً. ويأتي عند بولس الرسول مثيل لها في (1تس ٥: ٦ و٨):

+ «فلا نَنَمْ إذًا كالباقين بل لنسهر ونصْحُ ... لابسين درع الإيمـــان ... وخـــوذة هـــي رجـــاء الخلاص».

فنحن نحارب العدو وعلى رأسنا خوذة الخلاص أساساً للنجاة. ونصيحة الرسل جميعاً بل والمسيح نفسه هي السهر أي اليقظة، بمعنى الانتباه لحالنا من الداخل حتى لا نؤخذ في غفلتنا أو إهمالنا:

- + « اسهروا إذاً لأنكم لا تعلمون في أيَّة ساعة يأتي ربكم.» (مت ٢٤: ٤٢)
- + «اسهروا إذاً لأنكم لا تعرفون اليوم ولا الساعة التي يأتي فيها ابن الإنسان.» (مت ٢٥: ١٣)
  - + «أفلا ينصف الله مختاريه الصارحين إليه نماراً وليلاً؟» (لو ١٨: ٧)

- + «فاحترزوا لأنفسكم لئلا تثقل قلوبكم في خمار وسكر وهموم الحياة فيصادفكم ذلك اليوم بغتــة ... اسهروا إذاً وتضرَّعوا في كل حين لكي تُحسبوا أهلاً للنجاة من جميــع هـــذا المزمــع أن يكون.» (لو ٢١: ٣٤ و٣٦)
- + «اسهروا وصلُّوا لئلا تدخلوا في تجربة. أما الروح فنشيط وأما الجسد فضعيف.» (مر ١٤ : ٣٨) وهذا ليحضّنا أن نكون على مستوى اليقظة الروحية لأن الجسد خامل.
- + «هذا وإنكم عارفون الوقت أنما الآن ساعة لنستيقظ من النوم. فإن خلاصنا الآن أقرب مما كان حين آمنا.» (رو ١٣: ١١)
  - + «اسهروا. اثبتوا في الإيمان. كونوا رجالاً. تقوَّوْا.» (١ كو ١٦: ١٣)
    - + «واظبوا على الصلاة ساهرين فيها بالشكر.» (كو ٤: ٢)
- + «كُن ساهراً وشدِّد ما بقي الذي هو عتيد أن يموت لأني لم أحد أعمالك كاملة أمام الله.» (رؤ ٣: ٢)
- + «ها أنا آت كلصِّ. طوبى لَمَنْ يسهر ويحفظ ثيابه لئلا يمشي عرياناً فيروا عورته.» (رؤ ١٦: ١٥) ومَنْ يصحو حُقًا ويتعقَّل وينظر إلى المجتمع حوله عن تحقيق، فإنه حتماً سينـــزعج ويلتفت إلى الله مصلّياً لأن البلوى شديدة والكل نيام والعدو يحصد.

بطرس الرسول يحضنا على المقاومة، فلا نخضع للتهاون ونستسلم للعدو بل إن الرب قد أعطانا سلاح المقاومة وهو الصليب.

ووصفه بالأسد "الزائر" فهو لأنه يزعج الرعية ويؤثّر عليها لكي تستسلم. فبطرس الرسول يصف العدو بالأسد الذي يهاجم المؤمنين ويروِّعهم ويجرّهم لتعطيل الخلاص وتعويق النهاية بقدر ما يمكن.

هذا العدو هو عدو المسيح وكنيسته، وهو المشتكى الذي سيقف ضدَّنا في الآخرة.

وبولس الرسول يقول في نهاية رسالته لأهل أفسس (وهي أيضاً في آسيا الصغرى): «البسوا سلاح

الله الكامل (الإيمان) لكي تقدروا أن تثبتوا ضد مكايد إبليس. فإن مصارعتنا ليست مع دم ولحم بل مع الرؤساء، مع السلاطين مع ولاة العالم على ظلمة هذا الدهر، مع أجناد الشر الروحية في السماويات.» (أف ٦: ١١ و١٢)

والذي لا يقاوم العدو يُحسب كمن يتعاهد معه.

٥: ٩ «فَقَاوِمُوهُ رَاسِخِينَ فِي الإِيمَانِ، عَالِمِينَ أَنْ نَفْسَ هذهِ الآلاَمِ تُجْرَى عَلَى إِخْوَتِكُمُ السَّذِينَ فِي الْعَالَم».

وأهمية الإيمان في مقاومة العدو أوضحها بولس الرسول قائلاً: «حاملين فوق الكل تــرس الإيمــان الذي به تقدرون أن تُطفئوا جميع سهام الشرير الملتهبة» (أف ٦: ١٦)، ولكن بطرس الرسول يقــول: «راسخين في الإيمان» حيث كلمة «راسخين» نجدها مماثلة لما جاء في (أع ١٦: ٥) بمعـني تتشـــدد: «وكانت الكنائس تتشدّد في الإيمان ... كل يوم»، كما جاءت في (كو ٢: ٥) بمعنى متانة الإيمــان: «لكني معكم في الروح فَرحاً وناظراً ترتيبكم ومتانة إيمانكم في المسيح».

وهذا الرسوخ في الإيمان يتم بالالتزام اليومي بقراءة الإنجيل وتفتيش النفس عن أي هفوة لكي تبقى الحياة راسخة في الإيمان.

وبطرس الرسول يؤكِّد على الإيمان هنا ومنذ بداية الرسالة لأن القوم الذين يكتب إليهم تحت التجارب.

والإنسان الذي يمسك بالإيمان راسخاً كل يوم يعيش في الحق، والإيمان يغلب العدو. والإيمان ليس بحرَّد قول بل عمل:

- + «لأن كل مَنْ وُلِدَ من الله يغلب العالم. وهذه هي الغلبة التي تغلب العالم إيماننا!!» (١ يو ٥: ٤)
- + «قد طُرح المشتكي على إخوتنا الذي كان يشتكي عليهم أمام الرب إلهنا نهاراً وليلاً. وهم غلبوه بدم الخروف وبكلمة شهادهم.» (رؤ ١٠: ١٠ و١١)

وقوله «أن نفس هذه الآلام تُجرى على إخوتكم الذين في العالم» هنا المعنى عميق حدًّا، فهو يقصد أن الآلام تصيب الجسد العتيق؛ لذلك دوسوا التحارب تحت أقدامكم لأنها تعمل لحساب الجسد العتيق. وهنا يحاول القديس بطرس أن يربط البشرية معاً في نفس الجهاد والإيمان ومقاومة العدو والالتفات إلى التحارب أنها مصوَّبة إلى الجسد العتيق في كل مكان بالنسبة للمسيحيين.

والمعروف أنه منذ منتصف القرن الثاني والكنائس تتبادل معاً أخبار الشهداء: فالمعروف عن الكنائس في فيينا وليون في فرنسا أنها تخاطبت بالكتابة مع كنائس آسيا الصغرى وفريجيا بالنسبة للحوادث السيتي حدثت سنة ١٧٣ – ١٧٨ ميلادية وقد أورد يوسابيوس القيصري هذا الخطاب في تاريخـــه الكنســـي الفصل الأول والثاني (HE 5: 1-2).

والآلام والاضطهادات ضد المسيحيين عمَّت العالم كله من أيام نيرون وتراحان، ولكن الإيمان غلب في النهاية!!

٥: ١٠ «وَإِلَهُ كُلِّ نِعْمَة الَّذِي دَعَانَا إِلَى مَجْدِهِ الأَبَدِيِّ فِي الْمَسِيحِ يَسُوعَ، بَعْدَمَا تَأَلَّمْتُمْ يَسِيراً، هُــوَ يُكَمِّلُكُمْ، وَيُثَبِّتُكُمْ، وَيُقَوِّيكُمْ، وَيُقَوِيكُمْ، وَيُمَكِّنُكُمْ».

وهكذا يقدِّم بطرس الرسول لرعيته في آسيا الصغرى الدعاء والوعد الأكيد بتدخُّل الله. وهو بذلك يبلور كل القصد من الرسالة. وينبغي أن نلتفت إلى تأكيده هنا على «إله كل نعمة» فهو سابقاً ذكسر أنه إله الدينونة العتيدة:

- + «الذي هو على استعداد أن يدين الأحياء والأموات.» (٤: ٥)
- + «لأنه الوقت لابتداء القضاء من بيت الله. فإن كان أولاً منَّا فما هي تماية الذين لا يطيعون إنجيل الله.» (٤: ١٧)

ولكنه ينتظر ويتوقّع من الله في بدَاية الرسالة (١: ١٣) وفي نمايتها (٥: ١٠) النعمة التي يهبها الله لهم:

- + «فألقوا رجاءكم بالتمام على النعمة التي يؤتى كها إليكم عند استعلان يسوع المسيح.» (١: ١٣)
  - + «وإله كل نعمة الذي دعانا إلى مجده الأبدي في المسيح يسوع ...» (٥٠ .١٠)

كذلك على مدى الرسالة كلها يتكلُّم عن النعمة:

- + «الذين تنبَّأوا عن النعمة التي لأحلكم.» (١: ١٠)
- + «ألقوا رجاءكم بالتمام على النعمة التي يؤتى بما إليكم عند استعلان يسوع المسيح.» (١: ١٣)
  - + «معطين إيَّاهن كرامة كالوارثات معكم نعمة الحياة.» (٣: ٧)
    - + «كوكلاء صالحين على نعمة الله المتنوعة.» (٤: ١٠)
      - + «وأما المتواضعون فيعطيهم نعمة.» (٥: ٥)
- + «كتبت إليكم بكلمات قليلة واعظاً وشاهداً أن هذه هي نعمة الله الحقيقية التي فيها تقومون.» (٥: ١٢)

فالله هو إله النعمّة الذي يحيط كلَّ إنسان في كل حال بنعمته. والمقابل لهذه التسمية «إله كل نعمة» عند بولس الرسول نجده في (٢كو ١: ٣): «إله كل تعزية».

ومضمون النعمة عند القديس بطرس الرسول يشمل كل ما يخص الحياة المسيحية بحسب فكـــر الله التي ظهرت خاصة في الجزء الأول من الرسالة الخاصة بالمعمودية:

- + «نظير القدوس الذي دعاكم كونوا أنتم أيضاً قديسين في كل سيرة.» (١: ١٥)
- + «وأما أنتم فجنس مختار، وكهنوت ملوكي، أمة مقدَّسة، شعب اقتناء، لكي تخبروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب.» (٢: ٩)

والنعمة نابعة من المسيح، أي على أساس القيامة وحياة الابن المصلوب:

- + «مباركٌ الله أبو ربنا يسوع المسيح الذي حسب رحمته الكثيرة ولدنا ثانية لرجاء حسي بقيامـــة يسوع المسيح من الأموات.» (١: ٣)
- + «فإن المسيح أيضاً تألَّم مرَّة واحدة من أجل الخطايا، البار من أجل الأثمة، لكي يقرِّبنا إلى الله، مُماتاً في الجسد ولكن مُحْتَى في الروح.» (٣: ١٨)
- + «كما اشتركتم في آلام المسيح افرحوا لكي تفرحوا في استعلان مجده أيضاً مُبتهجين.» (٤: ١٣) والمجد العتيد الآتي بالرجاء هو نعمة مجد الله الأبدى:
  - + «في استعلان محده (بحد الله) أيضاً مُبتهجين.» (٤: ١٣)
    - + «شريك المحد العتيد أن يُعلن.» (٥: ١)

هذا المجد العتيد إنما يمتد الآن ليشمل الوجود المسيحي داخل الزمن!! وشكله في التاريخ يُوصف كما حاء في بدء الرسالة: «تُحزنون يسيراً» (١٠ : ٦) أي أنه يلازم: «التألُّم يسيراً» (٥: ١٠). لذلك فـــإن لهاية الآلام تأتى حتماً بعد مدَّة تُقصَّر لتقرِّب النهاية:

- + «فإني أحسب أن آلام الزمان الحاضر لا تُقاس بالمحد العتيد أن يُستعلن فينا.» (رو ٨: ١٨)
  - + «لأن خفة ضيقتنا الوقتية تُنشئ لنا أكثر فأكثر ثقل محد أبدياً.» (٢كو ٤: ١٧)

والرسالة كُتبت لمعاونة المتألِّمين المختارين ولكنهم غرباء في الشتات (١: ١)، ولتعضيدهم بالتوحيه والتشجيع. فالقديس بطرس يكتب لشعب في المنفى يجوز وادي الدموع. مؤكّداً لهم أن الله أمين على وعوده ودعوته وسيُحضر إليه الذين دعاهم حلال ظلمة العالم، لأن النعمة ستتبعهم وتنشط في معونتهم لأنها نعمة الله محب البشر!! والله بنفسه سيتدخل ليرافقهم. وهذا الوعد التاريخي بتدخّل الله "نفسسه" تردّد في الرسائل هكذا:

+ «وإله السلام نفسه يقدِّسكم بالتمام ...» (١ تس ٥: ٣٣)

- + «وربنا نفسه يسوع المسيح والله أبونا الذي أحبنا وأعطانا عزاءً أبديًّا ... يعزِّي قلوبكم.» (٢ تس ٢: ١٦ و١٧)
  - + «والله نفسه يكون معهم إلهاً لهم.» (رؤ ٢١: ٣)
- + «الذي حمل هو نفسه خطايانا في حسده على الخشبة لكي نموت عن الخطايا فنحيا للبر.» (١بط ٢٤ ٢)
  - + «الروح نفسه أيضاً يشهد لأرواحنا أننا أولاد الله.» (رو ٨: ١٦)
    - + «الروح نفسه يشفع فينا بأنَّات لا يُنطق بما.» (رو ٨: ٢٦)

وهنا في هذه الآية (٥: ١٠) القديس بطرس يقول إن الله سيتدخل هو ''بنفسه'' (حسب الترجمــة اليونانية).

ويركز بطرس الرسول المعونة التي سيقدِّمها الله بنفسه في أربعة أفعال: «بعدما تألَّمتم يسمراً هــو "نفسه" يكمِّلكم، ويثبِّتكم، ويقوِّيكم، ويمكِّنكم».

وهذا يكون هنا في هذا الزمان.

كلمة "يكمُّلكم" تعني في اليونانية "يسترجعكم إلى مستواكم الأول"، لأن الذين في آلامهم كانوا قد فقدوا كثيراً حتى سقطوا من مستوى قوَّقم.

وكل فعل من الثلاثة الباقين يحمل معناه.

٥: ١١ «لَهُ الْمَجْدُ وَالسُّلْطَانُ إِلَى أَبَد الآبدينَ. آمينَ».

هذا يؤكِّد القديس بطرس الوعد الذي أعطاه في الأربعة الأفعال المذكورة، مشيراً إلى أن النعمة ستشرق عليهم من مجد الله وسيُكمِّل الله كل وعوده بسلطانه. فكل تأكيدات الرسول بطرس تُظهر هنا كيف ستُكمَّل جميعاً بسلطان الله. وهكذا فإن الوعود والذُكصا التي يقدِّمها القديس بطرس هنا إنما هي متشابكة بحكمة، فالآيتان (١٠ و ١١) هما قلب الرسالة النابض بالقوَّة والجحد.

النهاية:

٥: ١٢ «بِيَد سِلْوَائسَ الأَخِ الأَمِينِ، - كَمَا أَظُنُّ - كَتَبْتُ إِلَيْكُمْ بِكَلِمَاتٍ قَلِيلَةٍ وَاعِظاً وَشَـاهِداً، أَنَّ هَذَهِ هِي نِعْمَةُ اللهِ الْحَقِيقَيَّةُ الَّتِي فِيهَا تَقُومُونَ».

تبدو هذه الخاتمة مختلفة تماماً عن نهايات رسائل بولس الرسول مما يدل على استقلال القديس بطرس

تماماً عن أسلوب القديس بولس أو ربما يكون قد سبقه، وهو يكتب عما يؤمن به شخصيًّا.

#### «بيد سلوانس»:

وهو معروف من الكنيسة كلها، من أورشليم إلى روما، وكان متقدِّماً في الكنيسة على تيموثاوس، وكان زميل حدمة بولس الرسول:

- + «لأن ابن الله يسوع المسيح الذي كُرِزَ به بينكم بواسطتنا أنا وسلوانس وتيموثاوس لم يكن نعم ولا بل قد كان فيه نعم.» (٢كو ١: ١٩)
  - + «بولس وسلوانس وتيموثاوس إلى كنيسة التسالونيكيين ...» (١ تس ١: ١)
  - + «بولس وسلوانس وتيموثاوس إلى كنيسة التسالونيكيين ...» (٢ تس ١:١)

والقديس بطرس يصف سلوانس بالأخ الأمين، وهذا يفيد أنه يعتمد عليه في هذه المهمة كوسيط.

ورسالة بطرس الرسول الأولى تُحسب حاملة لتقليد الكنيسة كلها وهي تحمل لمحات من كنيسة فلسطين أكثر من رسائل بولس الرسول. وكان مقصد القديس بطرس من رسالته أن يحض ويعزي ويشجع المُرسل إليهم وهو يقدِّم لهم النصائح الأبوية كشاهد للمسيح وشريك بحده بشهادة النعمة، مقدِّماً شهادات إنجيلية تأتي فريدة من نوعها مثل ما جاء في (٢: ٢١ - ٢٤)، (٣: ١٨)، (٤: ١) قائلاً في نحايتها إن هذه هي نعمة الله الحقيقية، لذلك يحضهم أن يعيشوا بالنعمة التي تأتي من الله السيح فلهرت في المسيح يسوع: «النعمة التي لأحلكم» (١: ١٠)، ويدعوها «نعمة الله المتنوعة» (٤: ١٠)، والنعمة سيلاقونما في النهاية الأخيرة «النعمة التي يؤتى بها إليكم عند استعلان يسوع المسيح» (١: ١٥). وهو يؤكّد لهم أنه بالرغم من أن الشدائد تحيط بهم إلا أنهم محفوظون بالنعمة بسبب محبة الله التي تقودهم للخلاص (٥: ١٠). لهذا فإن الصعاب والشدائد تسوقهم إلى النعمة «وأما المتواضعون فيعطيهم نعمة» (٥: ٥)، بل ويؤكّد لهم أن هذه الشدائد عينها هي "النعمة":

- + «لأن هذا فضل (في الأصل اليوناني "نعمة")» إن كان أحد من أجل ضمير نحو الله يحتمل أحزاناً متألّماً بالظلم.» (٢: ١٩)
  - + «إِنْ عُيِّرْتُم باسم المسيح فطوبي لكم لأن روح الجحد والله يحل عليكم.» (٤: ١٤)

وفي قوله «نعمة الله الحقيقية» يؤكّد أنه لا يدعوهم إلى ديانة مزيَّفة يسوقهم فيها إلى تحمُّل هـذه الصعاب، ولكن النعمة مسنودة بالحق والحق بالنعمة. وبطرس الرسول يتكلَّم هنا أنه حقَّا وبالحقيقة مصدَّق وواقعي، فهم في نظره الثاقب يقومون في النعمة وبها.

# ٥: ١٣ «تُسَلّمُ عَلَيْكُمُ الَّتِي فِي بَابِلَ الْمُخْتَارَةُ مَعَكُمْ، وَمَوْقُسُ ابْنِي».

## «تسلُّم عليكم التي في بابل المختارة معكم»:

دائماً ما يكون القصد من الرسائل هو ربط الكنائس معاً. وبطرس الرسول يسمِّي كنيسة بابل (مصر) "المختارة" كما سمَّاهم أيضاً "مختارين" في (١: ١). وهكذا تكون الرسالة من مختارين إلى مختارين. وهذا الأسلوب يظهر في رسالة القديس بطرس بنوع خاص، كما جاء أيضاً في رسالة القديس يوحنا الثانية التي تجيء أيضاً بالحرف الواحد: «يسلِّم عليك أولاد أختك (٢) المختارة. آمين» (٢يو اس). علماً بأن القديس يوحنا لم يكن متزوِّجاً ولكنه إنما يذكر الكنيسة التي معه والمختارة، ولكن كثيراً من العلماء يشددون أن المقصود في رسالة بطرس الرسول هي زوجته.

#### «بابل»:

«بابل» و «بابلون» اصطلاح فريد لم يتكرَّر أبداً في العهد الجديد كاسم بلد معاصر لــزمن كتابــة العهد الجديد، ويخطئ من يجعله تعبيراً عن روما. ولكن بابلون موجودة في مصر القديمة وكانت مقــر الجالية اليهودية التي آمنت بالمسيح في يوم الخمسين، مثل باقي الآتين من باقي البلاد إلى أورشليم يــوم الخمسين.

#### «ومرقس ابني»:

ويسمّيه بطرس الرسول: «ابني»، وهي علاقة روحية خلاصية. والحقيقة أن القديس مرقس هو الذي قاد القديس بطرس إلى مصر لأنه كان يعرف الطريق إليها ويعرف مداخلها ومخارجها لأنه من ليبيا المجاورة، وقد دخل مصر قبل ذلك من الساحل الشمالي آتياً من ليبيا ونزل إلى الإسكندرية على الجالية اليهودية التي كانت تقطن الإسكندرية وتعيش على خُمسَين من مساحة الإسكندرية، التي كانت مقسمة خمسة أجزاء، يقطن اليهود منها جزئين، خاصة في "باب شرق" المعروفة الآن بمحطة الرمل، والتي فيها الكنيسة المرقسية وشارع النبي دانيال، وكل هذه النواحي هي في الداخل وعلى الساحل.

أما بابلون فهي مقر الجالية اليهودية في مصر القديمة، وفيها حتى الآن الكنيس اليهـــودي، وكــــان يقطنها أيام دخول العرب الحامية الرومانية التي استسلمت وسلَّمت البلاد معها.

<sup>(</sup>٢) قاصداً الكنيسة.

٥: ١٤ «سَلِّمُوا بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ بِقُبْلَةِ الْمَحَبَّةِ. سَلاَمٌ لَكُمْ جَمِيعِكُمُ الَّذِينَ فِي الْمَسِيحِ
 يَسُوعَ. آمينَ».

## «سلَّموا بعضكم على بعض بقبلة المحبة» :

وهي القبلة التي يسميها بولس الرسول: «القبلة المقدَّسة». وهذه العبارة توجد هنا في رسالة القديس بطرس الرسول كما توجد ثلاث مرَّات في رسائل بولس الرسول: (رو ١٦: ١٦)، (١كو ١٦: ٢٠)، (٢كو ٢٠: ٢٠)، (٢كو ٢٥: ١٠)، أي جاءت أربع مرَّات في كل العهد الجديد! هذه القبلة المقدَّسة هي التي وُضِعَت في القداس لكي هَيِّئ جوَّا روحيًّا أخويًّا. فالشماس ينادي بأن "قبِّلوا بعضكم بعضاً بقبلة مقدَّسة" لتهيئة الجو للمحبة الأحوية عديمة الغش لكي تبدأ صلاة القداس في جو أحوي أو عائلي، والقصد مسن ذلك هو الارتفاع بالمؤمنين إلى حالة من القداسة، ليشتركوا في محبة الله ونعمته الفائقة.

#### «سلامٌ لكم جميعكم الذين في المسيح يسوع آمين»:

والسلام الحقيقي هو حالة تصالح مع الله ومع الجماعة لإيجاد حو من الصلاحية للحياة التقوية مع الله، وذلك بقطع كل اتجاه نحو الخلافات التي تقطع الصلة بالله والعبادة. هذا السلام يُهيِّئ الجو للحياة بالإيمان والرجاء والمحبة، وهو في أصله سلام المسيح الشخصي: «سلاماً أترك لكم، سلامي "الذي لي" أعطيكم» (يو ١٤: ٧٧). ونماية السلام تكون الوحدة الصادقة في الاتصال بالمسيح يسوع. والمعنى الكنسي يضرب إلى بعيد لأنهم أبناء معمودية واحدة تستلزم الأحوَّة بينهم بحسب الإنسان الجديد، في سلام ومحبة كمختارين حقًا، شهادة لنعمة يسوع المسيح التي فيهم!

## T P

وقد انتهى هذا الكتاب بنعمة الله في يوم الاثنين ٨ ديسمبر سنة ٢٠٠٣م كتبته في مرضى الذي أقعدني عن الكتابة سنتين.

ويُعتبر شرح الرسالة الأُولى للقديس بطرس الرسول آخر مـــا كتبت في شرح الأناجيل والرسائل الهامة.

اذكرني يا إلهي

(انظر بعده)

والآن أصبح لزاماً عليَّ أن أوضِّح للقارئ ماذا كنَّا وما نحن عليه الآن:

فقد كُنّا جماعة رهبان تائهين، كما يقول الكتاب، في براري وجبال ومغاير وشقوق الأرض بعد أن طُردنا مسن ديرنا ... فأرسل نيافة أنبا ميخائيل مطران أسيوط ورئيس دير أنبا مقار بوادي النطرون واستدعانا للمعيشة في ديره العامر، فلبّينا الدعوة وكانت الدعوة من الله لأننا بمحرّد أن استقرّت أقدامنا في الدير أرسل الرب لنا قوق ومعونة، فقمنا وبنينا الدير حسب توجيه نيافة المطران.

وفتح الرب بصيرتنا فبدأنا شرح الأربعة الأناجيل المقدَّسة والرسائل الهامة بتشجيع من نيافة المطران، وهذه هي آخر رسالة لنا أخرجتها مطابع الدير. وهذا يرتاح ضميرنا إذ ننسب الفضل لأصحابه. فنحن لسنا أكثر من لاجئين عملنا ما يرضي مطراننا نيافة أنبا ميخائيل مطران أسيوط كما أرشده الله من نحونا وهذا ما يسجّله التاريخ علينا.

### **Bibliography**

- Cedar, Paul A., James; 1,2 Peter; and Jude, in The Communicator's Commentary, Word Publishing, Inc., 1984.
- Davids, Peter H., The First Epistle of Peter, in The New International Commentary on the New Testament, Eerdmans, Grand Rapids, Michigan, 1990.
- Goppelt, Leonhard, A Commentary on I Peter, tr. by John E. Alsup, Eerdmans, Grand Rapids, Michigan, 1993.
- Hunter, Archibald M., The First Epistle of Peter, Introduction and Exegesis, in The Interpreter's Bible, Vol. 12, Abingdon Press, 1957.
- Huther, J. Ed., Critical Exegetical Handbook to the General Epistles of James, Peter, John and Jude, in Meyer's Commentary on the New Testament, Hendrickson Publishers, Massachusetts, 1983, (reprint of the 6th edition of 1884).
- Kistemaker, Simon J., New Testament Commentary, Exposition of the Epistles of Peter and of the Epistle of Jude, Baker Book House, Grand Rapids, Michigan, 1987.
- Reicke, Bo, The Epistles of James, Peter, and Jude, in The Anchor Bible, Vol. 37, Doubleday, New York, 1964.
- Whitman, Andrew, 1 Peter, Free to hope, in Crossway Bible Guide, Nottingham, 1994.

to care figure see twee